
12/2025

53

Buchrezension

Naomi Charlotte Fukuzawa:  
Japan and Japonisme in Late Nineteenth Century Literature, 
London/New York 2025: Routledge, 226 S. 

Was ist der Japonismus? Die Antwort auf diese Frage scheint 
nicht schwer zu fallen, denn bekanntlich bezeichnet man da-
mit den Einfluss der japanischen Kunst, insbesondere der 
Farbholzschnitte (ukiyo-e), auf die westliche Kunst in der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Dieser Einfluss, der zu 
einer Um- und Neugestaltung dieser westlichen Kunst führ-
te – so wäre der Impressionismus ohne den Japonismus nicht 
denkbar –, fand insbesondere in Frankreich statt, weshalb die 

französische Literaturwissenschaftlerin und Orientalismus-Expertin Sophie Basch 
auch ihr Buch Le Japonisme, un art français betitelt hat.1 Doch stimmt diese ästhe-
tisch-frankozentrische Sicht? Löst man den Blick von der französischen Kunst, dann 
gewinnt der Begriff ‚Japonismus‘ jedoch weitaus umfangreichere, ja weltweite Dimen-
sionen, die literarische, kulturelle, mediale und vor allem auch politische Bereiche be-
treffen und in begrifflicher Erweiterung, als Post- oder Neojaponismus, auch auf Phä-
nomene der Gegenwartskultur zu beziehen sind.2 Eine umfassende Studie, die diesem 
erweiterten Japonismus-Begriff Rechnung tragen würde, steht noch aus. Auch die hier 
thematisierte Untersuchung bietet nur eine bestimmte Perspektive, wenngleich der An-
satz des Buches von der gegenwärtig an der FH Potsdam arbeitenden Komparatistin 
Naomi Charlotte Fukuzawa ein transnationaler ist, d.h. der Japonismus wird von ihr 
als ein ästhetische und nationale Grenzen überschreitendes und vor allem auch Japan 
selbst betreffendes Phänomen verstanden.

Im Zentrum dieser auf einer Dissertation basierenden Studie steht der etwas sperri-
ge Begriff der ‚eklektischen Hybridität‘ (eclectic hybridity), der für die Autorin der 
Schlüssel ist, um die besondere Stellung Japans in der Meiji-Zeit, nach der erzwun-
genen Öffnung des Landes, zu erklären. Diese Stellung war dadurch gekennzeichnet, 
dass Japan es zum einen vermied kolonisiert zu werden und zum anderen seine eigene 
nationale Identität und seine eigene Moderne durch die Orientierung an den führen-
den westlichen Nationen, vor allem an Frankreich, Großbritannien, Deutschland und 
den USA, gewann. Diese Orientierung und die auswählenden (‚eklektischen‘) japani-

1	 Sophie Basch: Le Japonisme, un art français, Les presses du réel: Dijon 2022.
2	 Vgl. dazu z.B. Michael Wetzel: Neojaponismen. West-östliche Kopfkissen, Fink: Paderborn 

2018.



OAG Notizen

54

schen Übernahmen bestimmter Elemente für die eigene Kultur und Gesellschaft (so 
war Frankreich zeitweilig Vorbild für die Reformierung des Militärwesens, Preußen 
bzw. Deutschland galt in Hinsicht auf die Verfassung als leitend, Großbritannien für 
die wirtschaftlich-technische Modernisierung, die USA für das Hochschulwesen etc.), 
sind der Hintergrund dieser nun keineswegs soziologischen, sondern primär literatur-
wissenschaftlichen Studie. Ihre entscheidende Frage ist nämlich die, inwieweit fünf 
ausgewählte literarische Texte, die als repräsentativ für den literarischen Japonismus 
dieser Zeit angesehen werden, zu dieser eklektisch-hybriden Modernität Japans bei-
trugen. 

Die Texte, um die es geht (und die im Buch in einzelnen Kapiteln analysiert werden) 
sind: Pierre Lotis Roman Madame Chrysanthème (1887), Mori Ōgais Novelle The 
Dancing Girl (1890), Natsume Sōsekis Erzählung The Tower of London (1905), Lafca-
dio Hearns Essaysammlung Kokoro (1896) und schließlich noch seine Sammlung von 
japanischen Geistergeschichten Kwaidan (1904). All diese Texte tragen, so die Grund-
these des Buches, zur eklektisch-hybriden Modernität Japans bei und formieren ein Ja-
panbild, welches, so die weitere These, von außen betrachtet ‚exotisch‘ erscheint, von 
innen her (also von Japan selbst her) ‚autoexotisch‘ gewissermaßen produziert wird – 
und zwar als Antwort auf die von außen aufgezwungene Exotisierung. Und diese Auto- 
exotisierung geschehe wesentlich in der und durch die Literatur.3 Diese japanische 
Selbst-Exotisierung lässt sich auch als eine Selbst-Kolonisation (self-colonization) be-
schreiben (im Sinne einer freiwilligen Implementierung westlicher Reformen), einen 
Begriff, den die Verfasserin von dem bekannten japanischen Literaturwissenschaftler 
Komori Yōichi übernimmt.4 Diese theoretischen Grundlagen des Buches, die im Felde 
von komparatistischen wie auch postkolonialen Überlegungen liegen (für die Studie 
wichtige Autor:innen sind u.a. Benedict Anderson, Homi Bhabha, David Damrosch, 
Michel Foucault, Mary Louise Pratt, Edward Said u.a.), werden in einer fundierten Ein-
leitung vorgestellt. 

Nach dieser Einleitung werden in fünf Kapiteln die fünf genannten Texte analysiert, 
woran sich noch ein Schlusskapitel fügt. Jedes dieser Kapitel hat einen eigenen Anmer-
kungsteil und eine gesonderte Bibliographie, sodass sich die Kapitel auch sehr gut ein-
zeln studieren lassen. 

Bei der Analyse von Lotis exotistisch-japonistischen Roman Madame Chrysanthème 
im ersten Kapitel, der als erstes fiktionales Porträt des modernen Japan in einer west-
lichen Sprache angesehen wird (vgl. S. 43), sieht die Verfasserin Beziehungen zwi-
schen dem Roman und dem Meiji-Japan in der Hinsicht, dass die ambivalente Stellung 

3	 Diese These von der japanischen Auto- bzw. Selbstexotisierung wurde schon vorher entwi-
ckelt, u.a. von der Japanologin Irmela Hijiya-Kirschnereit (vgl. ihr Buch Das Ende der Exotik, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1988), an der Fukuzawa anknüpft.

4	 Komori Yōichis wichtiges Buch Posutokoroniaru [Postkolonial], Tokyo: Iwabata-shoten 2001 
ist leider nicht in westliche Sprachen übersetzt.



12/2025

55

des Landes als weder kolonisiert noch als Teil der westlichen Welt sich in der im Ro-
man artikulierten Einstellung zu Japan zeige, die zwischen Abneigung und Sympathie 
schwanke (vgl. S. 40). Die Ehe (auf Zeit) zwischen der Japanerin Okiku-san und dem 
Erzähler (dem Alter Ego Lotis) werde nämlich als eine sehr nüchterne und geschäfts-
mäßige Angelegenheit dargestellt, in der durchaus auch die Abneigung des Erzählers 
gegenüber ihr Ausdruck findet (trotzdem sie letztendlich als titelgebende Madame 
Chrysanthème exotisiert wird).5 Diese Frauenfigur liest nun Fukuzawa als nationale 
Allegorie für Japans ambivalente Stellung gegenüber dem Westen6, da sie einerseits als 
verletzlich gezeigt werde, andererseits aber auch an ihren Sitten und Eigenheiten fest-
halte. 

Im zweiten Kapitel stehen die Beziehungen Japans zum Deutschen Kaiserreich im Mit-
telpunkt, hielt sich doch Mori Ōgai von 1884 bis 1889 vor allem in Berlin auf, um im 
Auftrag des japanischen Militärs Hygiene und das militärische Sanitätswesen zu stu-
dieren. In dieser Zeit verfasste er auch einige literarische Texte und Übersetzungen. 
Fukuzawa liest seine Novelle The Dancing Girl vor dem Hintergrund der Umorien-
tierung Japans bei seiner Modernisierung von Frankreich zu Deutschland nach dem 
Sieg Deutschlands 1871 im Deutsch-Französischen Krieg. Diese Orientierung nach 
Deutschland bedeute auch die Übernahme der deutschen Idee der ‚Bildung‘7 (wie sie 
sich vor allem im ‚Bildungsroman‘ zeige), weshalb sie, mit dem amerikanischen Japa-
nologen Dennis Washburn, Ōgais Novelle als einen modernen japanischen Bildungsro-
man ansieht (vgl. S. 79).8 Im Zentrum von Ōgais Novelle stehe der innere Konflikt des 
Erzählers zwischen den Anforderungen der konfuzianischen Ethik einerseits, in deren 
Geist er erzogen wurde, und seinen individualistischen Anwandlungen andererseits, 
die er in Berlin entwickelt, wo ihm, vor allem durch seine Beziehung zur Tänzerin Eli-
se, etwas aufgeht, was ihm dann als sein wahres Selbst bzw. als seine wahre Natur er-
scheint (vgl. S. 84f.). Die Verfasserin versteht dies so, dass er sich nun auf den gewisser-
maßen deutschen Weg der ‚Bildung‘ und ‚Selbstverwirklichung‘ begeben habe. Diese 
individuelle Freiheit wird allerdings am Ende der Novelle durch die Rückkehr nach Ja-
pan wieder aufgegeben. Auch diese Novelle wird von Fukuzawa, zusammen mit dem 
amerikanischen Literaturwissenschaftler Christopher Hill, als eine politische Alle-

5	 Diese Exotisierung bzw. Orientalisierung werde dann durch Puccinis Oper Madama Butterfly 
(1904) verstärkt, die an diesem Roman anknüpft, ja seine Oper könne als eine Re-Orientali-
sierung („re-Orientalization“, S. 64) dieser Figur angesehen werden.

6	 So wird von „Okiku-san as national allegory for Japan’s ambivalence“ (S. 47) gesprochen. 
Diese Lesart wird durch ihre Bezeichnung als ‚Chrysantheme‘ unterstrichen, die als Sym-
bolblume des japanischen Kaiserhauses und damit in gewisser Weise auch als Nationalblume 
gilt.

7	 Als einen Prozess organischen Wachstums, der zu einem harmonisch-humanistischen Indivi-
duum führe (vgl. S. 79). 

8	 Auch werden Affinitäten zwischen dem Bildungsroman und dem japanischen Genre des Ich-
Romans (shishōsetsu) gesehen, obwohl Ōgais Novelle vor dem Aufstieg des Ich-Romans in 
der späten Meiji- und frühen Taishō-Zeit geschrieben wurde (vgl. S. 81f.).



OAG Notizen

56

gorie auf die japanische Person im Meiji-Japan gelesen (vgl. S. 91f.), die durch innere 
Konflikte – z.B., wie in der Novelle, zwischen Pflicht und Liebe – gekennzeichnet sei. 

Mit Natsume Sōsekis weniger bekannten Erzählung The Tower of London rückt im 
dritten Kapitel das viktorianische England, in welchem sich Sōseki von 1900 bis 1902 
aufhielt, um Sprache und Literatur zu studieren, in den Fokus. England galt nun in Ja-
pan als bevorzugtes Modell für die Modernisierung. Sōseki verbrachte allerdings sehr 
unglückliche Jahre in England, wurde mit Diskriminierungen und Ignoranz konfron-
tiert, was dann auch eine Distanzierung von diesem Modell mit sich brachte: In seiner 
Einstellung zur englischen bzw. westlichen Kultur entstand überhaupt eine Mischung 
von Anziehung und Distanz. So nimmt Sōseki bei der Schilderung eines Besuchs im 
Londoner Tower die düsteren und blutrünstigen Seiten der englischen Geschichte 
wahr. Von diesem westlichen Schreckensszenarium grenze sich der japanische autofik-
tionale Ich-Erzähler in Sōsekis Erzählung ab, der, so Fukuzawa, in dieser Abgrenzung 
die ‚Konstruktion der modernen japanischen Identität‘ in Opposition zum westlichen 
Subjekt repräsentiere (vgl. S. 107). So wie in Ōgais Novelle, so werde hier bei Sōseki al-
legorisch das moderne japanische Ich (bzw. die souveräne japanische Subjektivität) in 
solchen autoexotischen modernen Erzählungen artikuliert.9

Die multikulturelle Herkunft Lafcadio Hearns, seine, wenn man so sagen will, hybride 
Identität – er wurde auf einer griechischen Insel als Sohn eines britischen Militärarztes 
irischer Abstammung und einer griechischen Mutter geboren, lebte in Irland, den USA, 
in der Karibik (auf Martinique), schließlich in Japan, wo er eine Samuraitochter, Koi-
zumi Setsu, heiratete10 – macht ihn gewissermaßen zum Kronzeugen für Japans eklek-
tische Modernität bzw. Hybridität, weshalb ihn die Verfasserin in gleich zwei Kapiteln 
ihres Buches behandelt. Zunächst geht es um Hearns bekanntestes Japanbuch Kokoro, 
welches die Verfasserin als eine exotische Beschreibung des Meiji-Japan versteht (vgl. 
S. 139), allerdings mit der Besonderheit, dass Hearn, aufgrund seiner inhärenten Hyb-
ridität Japan als eine andere Moderne versteht, was Japans grundsätzlichem Wunsch 
entspräche, vom Westen als sowohl anders als auch gleich angesehen zu werden.11 Fu-
kuzawa macht allerdings auch auf die problematische Seite von Hearns Japan-Sicht 
aufmerksam, wenn dieser Japan als Ausnahmeland versteht, welches, aufgrund seiner 
ost-westlichen Hybridität, als einziges Land in Asien ‚zivilisiert‘ sei (vgl. S. 147). Diese 
Sichtweise legitimierte dann einen zunächst auf Hokkaidō und Okinawa beschränkten 
japanischen Kolonialismus, der dann später auf andere Länder (wie Korea und China) 
ausgedehnt wurde. 

9	 „[B]oth literary narratives serve as autoexoticist modernist tales that articulate sovereign 
Japanese subjectivity.“ (S. 123)

10	 Er nahm ihren Namen und die japanische Nationalität an und nannte sich dann Koizumi 
Yakumo. 

11	 „Japan’s desire to be different but equal to Western nations.“ (S. 141)



12/2025

57

Was Hearns Sammlung japanischer Geistergeschichten in Kwaidan betrifft, so sieht 
die Verfasserin hier Parallelen zu der Märchensammlung der Gebrüder Grimm in 
Deutschland, die zur kulturellen und nationalen Identitätsbildung beitrug (vgl. S. 175). 
Hearn sammelte diese Geschichte (bzw. ließ sie sich von seiner Ehefrau vorlesen oder 
nacherzählen)12 zwar für amerikanische Magazine13, aber sie wurden später ins Japa-
nische zurückübersetzt und gewissermaßen in den eigenen (d.h. japanischen) Japonis-
mus aufgenommen, was nun die Hauptthese der Verfasserin von der ost-westlichen Hy-
bridität Japans unterstreicht. Kwaidan ist so ein Musterbeispiel für die Verschränkung 
von Exotismus und Autoexotismus: Die amerikanische Veröffentlichung der japani-
schen Geistergeschichten ließen ein exotisches (d.h. im wesentlichen ‚anderes‘) Land 
entstehen, was gleichwohl, insoweit es auch eine eigene volkstümliche Kultur hatte, 
den westlichen Ländern gleich gestellt war; die Rückübersetzung dieser Geschich-
ten ins Japanische führte zu einer Autoexotisierung, indem sie Teil der nationalen und 
volkstümlichen Überlieferung wurden.14 Die Verfasserin macht dabei u.a. auf die Tat-
sache aufmerksam, dass einige von Hearns ‚japanischen‘ Geistergeschichten bestimm-
ten narratologischen Kompositionsprinzipien folgen, die ganz und gar nicht ‚japa-
nisch‘, sondern typisch für irisch-viktorianische Geistergeschichten sind (vgl. S. 190). 

Etwas verwirrend ist das Schlusswort der Verfasserin „Japonisme deconstructed“  
(S. 212) betitelt, da dieser Begriff der ‚Dekonstruktion‘ dann darin überhaupt nicht auf-
taucht. Man könnte im Gegenteil ihre Untersuchung insgesamt als eine literarisch-phi-
lologische Erweiterung eines bislang primär ästhetisch (d.h. auf den Bereich der bil-
denden Kunst beschränkten) verstandenen Japonismus begreifen.15 Diese Erweiterung 
hat zudem einen transnationalen Charakter, insoweit der Japonismus die zumeist exoti-
sierenden Thematisierungen Japans in westlichen Kulturen und die dann autoexotisie-
renden Selbstdarstellungen Japans in seiner eigenen Kultur betrifft. 

Dabei fallen einige kritische Punkte, die auch angemerkt werden sollen, nur wenig ins 
Gewicht: Grundsätzlich muss man sagen, dass die Lektüre dieses Buches nicht gerade 
leichtfällt, da die einzelnen Sätze mit theoretischen Hinweisen angefüllt, ja stellenwei-
se überfrachtet sind. Kaum eine Aussage wird ohne umfangreiche diskursiv-theoreti-
sche Absicherungen gemacht, die zuweilen auch redundant sind. Dies mag natürlich 

12	 Dieses Vorlesen von der Ehefrau wird von der Verfasserin als ihre ‚performative Überset-
zung‘ („performative translation“, S. 197) verstanden.

13	 Die Verfasserin vergleicht die Veröffentlichung von Hearns japonistischen Geschichten in 
amerikanischen Magazinen (wie Atlantic Monthly, Harper’s Monthly oder The Century) mit 
dem ukiyo-e Boom in Frankreich (vgl. S. 177).

14	 „This literary creation process corresponds to an exoticism of Japan as an Oriental quasi-
fantastic folkloric place to Western readers, while the retranslation and reception of these 
ghost stories by the Japanese public figure as autoexotic.“ (S. 194)

15	 In der Tat spricht die Verfasserin in Hinsicht auf ihre Studie von einem „literary phenomenon 
of Japonisme“ (S. 212). Eine Dekonstruktion würde den ästhetischen Japonismus zerlegen 
und neu interpretieren. Darum geht es aber nicht, sondern um eine Erweiterung dieses ästhe-
tischen Japonismus in den genannten Hinsichten.



OAG Notizen

58

auch der Tatsache geschuldet sein, dass die von Fukuzawa bearbeiteten Autoren und 
Texte schon in umfangreicher Weise erforscht worden sind.  

Was den Argumentationsgang betrifft, so ist er nicht immer ganz stringent, zuweilen 
recht sprunghaft; so werden oft einzelne Themen- oder Theorieblöcke nebeneinander-
gestellt, ohne dass dabei ein Übergang ersichtlich wird.16

Ein etwas problematischer Punkt dieser Studie ist die Art und Weise des Zusammen-
hangs von Literatur einerseits und gesellschaftlichen Entwicklungen andererseits. Hier 
benutzt die Autorin verschiedene Begriffe – oft auch auf einer Seite, wie z.B. Literatur 
als Abbildung‘ („depiction“, S. 26) der Wirklichkeit oder als ihre ‚allegorische Reprä-
sentation‘ („allegorical representation“, S. 25). Weitere Begriffe, die für dieses Ver-
hältnis benutzt werden, sind u.a. ‚Personifikation‘, ‚Parabel‘, ‚Repräsentation‘, ‚Re-
flexion‘ und ‚Verkörperung‘.17 Hier wären grundsätzlichere Überlegungen und eine 
genauere Begrifflichkeit angebracht. 

Abschließend bleibt zu sagen, dass, trotz dieser im Ganzen doch geringfügigen Ein-
schränkungen, als herausragender Verdienst dieser Studie die von ihr geleistete enor-
me Erweiterung des Japonismus-Begriffs hervorzuheben ist, an welcher niemand, der 
sich mit diesem faszinierenden west-östlichen Phänomen in Zukunft beschäftigen 
wird, vorbeigehen kann. 

Thomas Pekar ist, nach Promotion über Robert Musil und Habilitation in  
Neuerer Deutscher Literaturwissenschaft an der LMU München über die  

europäische Japan-Rezeption, seit 2001 ordentlicher Professor für deutsche  
Literaturwissenschaften an der Gakushuin Universität in Tokyo.  

Forschungen und zahlreiche Veröffentlichungen über das jüdische Exil in Ostasien, 
Exilliteratur, Kulturkontakte und die deutschsprachige Literatur  

der Klassischen Moderne.

16	 Ein Beispiel von vielen dafür ist, wenn in einem Absatz Komoris Theorie der Selbst-Kolo-
nisation thematisiert wird und es im nächsten Absatz über die Figur des Geistes bzw. des 
Unheimlichen bei Marx und Freud geht, ohne dass hier ein Zusammenhang zwischen den 
Absätzen ersichtlich wäre (vgl. S. 10f.).

17	 Vgl. z.B. S. 25-27.


