Feature

Das Feuer im Volksglauben der Japaner!

Ulrich Pauly

Volksglaube ......cceevivieriiiiiiecieceee
Feuer im Leben und Volksglauben der Japaner
Reines und unreines Feuer ..........cocvvvieviieniiinieniieiceee
Verunreinigung des FEUers .........ccooveiiiiniiiiiiiiiienieeeene,
Feuer und Feuerfunken ..........ccccoevviieiiiiiiiieeee e,
Asche, Ruf3, Holzkohle und Tusche ........cccooovvvvviiiiviinnnnnnn.
Das Tuscheschmier-Fest in Kashihara ...........ccccvevveenennnne.

Feuerund Rauch ............cooveveeiiiennn..

Heiwasser und Wasserdampf
Namen und Funktionen der Feuergottheit ........c....cccevieenne 23
Die Kultstitte (Sitz) der Feuergottheit
NeWahrsfeUCT ...ooviieiiiiiieeiece e
Feuer am Totenfest Bom ........cccoceevvevierencicniniiiniicicece

Die Teufelsnacht in Kurume ...........ccoccooooiiviiiiiiiiiieii.

Das Soga don-Schirmeverbrennen in Kagoshima ............... 37
Das Feuerfest in Kurama .............ccooeveeeeiveeieiieeeeeee e 41
Auswahl der verwendeten Literatur ............ccccoeeevveevineennnn. 50

Volksglaube — Unter Volksglaube versteht man die zahllosen Glaubensvorstellungen
kultischer und religioser Natur, die sich in einem Volk im Laufe der Geschichte her-
ausgebildet haben. In ihm leben uralte magische Glaubensvorstellungen in héherem
Mafe fort als in den von der Obrigkeit abgesegneten Ritualen und Traditionen der von
Priestern verwalteten Volksreligion Shintd. Diese dhneln sich zwar im ganzen Land
weitgehend, sie weisen aber, den unterschiedlichen landschaftlich-klimatischen Gege-
benheiten und der Lebensweise der Menschen entsprechend, von Ort zu Ort auch Unter-
schiede auf. Im Lauf der Zeit sind auch Elemente der von der Oberschicht als Amtsreli-
gion praktizierten, stirker ideologisch festgelegten Volksreligion in den Volksglauben
eingesickert. Dort leben sie zum Teil unverstanden, nur halb verstanden oder auch
bewusst uminterpretiert nebeneinander. Auch wenn einige Glaubenselemente in

1 Eine farbige Version dieses Textes finden Sie unter https://oag.jp/books/notizen-dezember-2025/

OAG Notizen



logischem Widerspruch zueinander stehen, stort das die meisten Glaubigen nicht wei-
ter, da das nun mal ,,unsere Tradition ist. Der japanische Volksglaube wird individuell
oder gemeinschaftlich, in der freien Natur (z.B. am Feld), im Haus oder im Heiligtum
des Ortes praktiziert. Die Leitung wichtiger Rituale und Feste liegt in vielen kleinen
Orten, die keinen eigenen, fest angestellten Priester haben, in den Hianden eines aus
den Reihen der dlteren Méanner der Kultgemeinde auf ein Jahr gewéhlten Kultleiters
(Laienpriesters). Fiir die Durchfiihrung wichtiger Gottesdienste greift man aber gern
auf die Dienste eines gelernten Shinto-Priesters zuriick. In den japanischen Volksglau-
ben, den man auch als Volksshinto (minkan shinto) bezeichnet, sind schon frith auch
Elemente des Buddhismus und des Taoismus eingeflossen.

Feuer im Leben und Volksglauben der Japaner — Zu den iltesten religiésen Sym-
bolen der Japaner gehdren Feuer und Wasser, die sich in ihrer Bedeutung und Verwen-
dung im Ritual stark dhneln. Beide kénnen, wenn sie nicht gezdhmt werden, zerstdrend
wirken. Gezdhmt kénnen sie aber auch neues Leben und menschliche Kultur hervor-
bringen. Sie sind Symbole fiir den Tod wie fiir das Leben und verfiigen iiber starke Rei-
nigungskrifte (jokaryoku). In vielen Feuerfesten (himatsuri) setzt man das Feuer und
seine Produkte Asche, Rull, Rauch, Wasserdampfund heifles Wasser zur rituellen Rei-
nigung, zur Abwehr von Unheil, zur Wiederbelebung der alten Sonne am Jahresende
oder als Orakel zur Ergriindung des zu erwartenden Ernteausgangs o.4. ein. Vor allem
an Neujahr und am Bon-Fest im Sommer entziindet man Feuer, um die zu Besuch kom-
menden Gottheiten und Seelen willkommen zu hei3en, zu bewirten und anschlieBend
wieder zu verabschieden.

Die negative Seite des ungezdhmten wilden Feuers liefl
es durch das Verbrennen von Haus und Habe oder durch
die Vernichtung von Menschen, Tieren und Friichten
von Wald und Feld zu einem Symbol des Ddmonischen
werden. Die positive Wirkung des durch den Menschen
gezihmten Feuers, das Wérme, Licht, Leben und Ge-
sundheit spendet, vor wilden Tieren und Schadinsekten
schiitzt und roh fiir den Menschen unverdauliche Pflan-
zen durch Kochen geniefSbar und nahrhafter macht, lie3
es aber auch zu einem Symbol des Gottlichen werden.
Den friihesten Beleg fiir die groBe Bedeutung, die man
in Japan dem gezdhmten Feuer beimaB, stellen die um
3000-2500 v. Chr. entstandenen TongefiBe der Katsu- ~ 4bb. I+ Japan. Flammenkeramik
saka-Keramik dar. Wegen der am Oberrand ihrer ausla- ~ ¢4s dermittleren.Jomon-Zeit
denden GeféBkorper angebrachten henkelartigen Verzierungen, die hoch auflodernden
Flammen dhneln, werden diese Gefésse ,,Flammenkeramik® (ka’endoki) genannt. Sie
haben den Menschen in ihren grolen Versammlungsgrubenhéusern vielleicht als Heiz-
6fen oder zum Kochen ritueller Mahlzeiten gedient.

12/2025



10

Abb. 2: Ascheeruption des Sakurajima
bei der Stadt Kagoshima

Blitzschlag und die Eruptionen der vielen aktiven
Vulkane Japans lieBen seine Bewohner frith Be-
kanntschaft mit der zerstorerischen Wirkung des
wilden, ungezdhmten Feuers machen, das Leben
verbrennen und mit seiner Asche ersticken konnte.
Die Menschen lernten aber auch, dass das Feuer und
die von ihm produzierte Asche die Fruchtbarkeit des
Erdbodens steigern und reichlich neues pflanzliches
Leben spenden konnen. Dieses Wissen haben die Ja-
paner vermutlich schon 3.600 v. Chr. genutzt, um mit
dem kontrollierten Einsatz von Feuer Brandrodung
und Brandfeldbau zu treiben. Bei letzterem haben sie
die nach der Ernte auf ihren Buchweizen-, Hirse-,
Trockenreis- u.a. Feldern verbliebenen Stoppeln
kontrolliert abgebrannt. Die dabei entstehende
Asche brachte wertvolle Nahrstoffe in den Erdboden
ein, die den Ertrag der ndchsten Ernte steigerten.

Die Erkenntnis, dass die Zerstérung
alten Lebens durch das Feuer zur
Geburt neuen Lebens fithren kann,
spiegelt sich auch in der in den Ge-
schichtswerken Kojiki (712) und Ni-
hon shoki (720) tiberlieferten Mythe
von den gottlichen Ureltern Izanagi
und Izanami wider. Nachdem die
beiden verschiedene Gottheiten ge-
zeugt hatten, stirbt [zanami bei der
Geburt des mit dem wilden Feuer
als zerstorerischer Urkraft identi-
schen Feuergottes Kagutsuchi (ali-
as Homusubi, alias Yagihayao, alias

Abb. 3: Angeblicher Geburtsort der Feuergottheit
Kagutsuchi bei Bonotsu, Prifektur Kagoshima

Kagabiko). Der iiber den Tod seiner Frau und Schwester Izanami erziirnte Izanagi to-
tet seinen Sohn mit dem Schwert, wobei aus dessen zerstiickeltem Korper verschiede-
ne neue Gottheiten entstehen. Das iiber den Himmel, Steine und Pflanzen verspritzte
Blut bewirkt, dass auch in diesen seitdem von Natur aus Feuer enthalten ist, nimlich
in Form der Blitze aus dem Himmel, der aus Feuerstein geschlagenen Funken und der
leicht entflammbaren Rinde und des Holzes der Zypresse (hinoki, wortl. Feuerbaum).

Als Teil eines Ordals (Gottesurteils, shinmei saiban) erscheinen Feuer und Rauch
schon in der Mythe des auf die Erde herabgesandten Ninigi, eines Enkels der Sonnen-
gottin Amaterasu. Ninigi heiratet in Siidjapan eine Tochter des Berggottes, doch als

OAG Notizen



11

diese ihm am Morgen nach der Hochzeitsnacht eréffnet, sie sei jetzt hochschwanger
von ihm, meint er, das sei ja wohl unmaoglich. Sie schwort daraufhin, wenn die Geburt
reibungslos verlaufe, sei das der Beweis fiir seine Vaterschaft. Dann begibt sie sich in
eine Gebdrhiitte, verschlieft sie, steckt sie in Brand und gebiert in Feuer und Rauch drei
oder vier gesunde Jungen. Zur Erinnerung an ihre durch das Feuerordal erwiesene Un-
schuld gibt sie ihren S6hnen Namen, die sich auf das Feuer beziehen, wie Hoderi (Feu-
erschein), Hosuseri (Feuerzunahme) und Hohodemi (Feuerflamme).

Ein anderes wichtiges Ordal des Altertums war die kugatachi bzw. spater yusaguri ge-
nannte HeiBwasserprobe. Dieses Ritual war aus China nach Japan gekommen und wur-
de mitunter als religidses Ritual zur Erlangung eines Gottesurteils (kugatachi no shin-
Jji) eingesetzt, wenn man anders keine glaubwiirdige Antwort auf eine wichtige Frage
erlangen konnte. So mussten z.B. im frithen 5. Jh. unter Kaiser Ingyd einige Adelige
beweisen, dass die Angaben, die sie zu ihrer Abstammung gemacht hatten, der Wahr-
heit entsprachen, indem sie ihre Hiande in einen Kessel voll heilen Wassers steckten.
Wer sich dabei verbrannte, galt durch die in dem reinen Feuer und erhitzten Wasser
wirkende Gottheit als der Liige tiberfiihrt.

Reines und unreines Feuer — Das natiirliche, wilde Feuer steht fiir die Natur, die die
Kraft hat, Menschen und ihre Kultur zu zerstéren. Das vom Menschen gezdhmte, kon-
trolliert eingesetzte Feuer hingegen steht fiir die Kultur. Desgleichen steht auch das
von einem Waffenschmied in gezéhmtem Feuer produzierte Schwert fiir die mensch-
liche Kultur, deren Produkt es ja ist. Da der die wilde Natur des ungezdhmten Feu-
ers symbolisierende Feuergott seine Mutter bei seiner Geburt so stark verbrannt hat,
dass sie daran stirbt, totet ihn [zanagi mit seinem Schwert. Das Schwert als Symbol des
gezdhmten Feuers und der Kultur siegt also iiber die wilde Natur und bringt aus dem
Leichnam des Feuergottes neues Leben hervor. Auch in der Mythe vom Tod der Nah-
rungsgottin Ogetsu hime erscheint der Tod als Voraussetzung fiir die Entstehung neuen
Lebens: Als Susanowo, der jahzornige, unreife Bruder der Sonnengéttin Amaterasu,
die Ogetsu hime tétet, weil er meint, siec habe ihm unreine Nahrung angeboten, entste-
hen aus ihrem toten Korper die Kulturpflanzen Reis, Hirse, Gerste, Azuki- und Soja-
bohne sowie die Seidenraupe.

Die wichtigsten Elemente des japanischen Volksglaubens und der Volksreligion Shinto
sind die Vorstellung von einer kultischen Reinheit bzw. Unreinheit. Da die Gottheiten
jede Form der Unreinheit verabscheuen, miissen sich die Menschen vor jedem Kontakt
mit der Gottheit in einen Zustand kultischer Reinheit versetzen. In einen Zustand kul-
tischer Unreinheit kann der Mensch aktiv und durch eine bewusst begangene unrechte
Tat, aber auch passiv, ohne eigenes Wissen oder ethisches Verschulden, geraten. Wie
der Mensch konnen auch Dinge rein oder unrein sein. Das vom Menschen nicht ge-
zahmte, wilde Feuer gilt wegen der von ihm ausgehenden Gefahren ebenso wie das zur
Zerstorung oder Totung benutzte Feuer als unrein (kegare). Briande gelten nicht nur als
ein Ungliick, sondern werden auch als Stérung der kosmischen Ordnung angesehen.

12/2025



12

Die Brandstiftung, bei der gezdhmtes Feuer bewusst zur Zerstérung eingesetzt wird,
galt daher im alten Japan als die grofite Unreinheit. Wer sie beging, wurde lebendi-
gen Leibes am Brandpfahl verbrannt. Auch das gezahmte, zur Herstellung von Schwer-
tern eingesetzte Feuer gilt als unrein. Wegen ihres Umgangs mit dem Feuer wurden die
Schmiede zwar wegen ihrer handwerklichen Fahigkeiten traditionell geschétzt, aber
zugleich auch gefiirchtet und diskriminiert. Sie mussten nicht nur wegen der von einer
Schmiede ausgehenden Feuergefahr auflerhalb der Ortschaft leben und arbeiten. Ein
Grundstiick, auf dem ein Schmied gearbeitet hat, gilt z.T auch heute noch als unrein
und ldsst sich auflerhalb der GroBstddte oft nur an Angehdrige eines traditionell als
unrein geltenden Berufs wie Metzger, Schuster oder eben an einen neuen Schmied ver-
kaufen.

Verunreinigung des Feuers — Feuer kann durch den Kontakt mit Gebédrenden oder
Toten, die als kultisch unrein gelten, verunreinigt werden. Besonders empféanglich fiir
jede Befleckung ist das Herdfeuer, dessen Verunreinigung sich auch auf die auf ihm ge-
kochten Speisen tibertrigt. Die unrein gewordenen Speisen wiederum infizieren jeden,
der von ihnen isst. Dass die Gottin [zanami von ihrem Mann Izanagi nicht in die Welt
der Lebenden zuriickgeholt werden konnte, begriindet die Mythe damit, dass sie schon
vom unreinen Kochherd (Feuer) der Totenwelt gegessen hatte. Damit war sie selbst
ebenfalls unrein geworden.

Von Speisen zu essen, die in einem Haus gekocht wurden, in dem es einen Todesfall
gegeben hat, ist traditionell tabu. Man muss das durch den Tod verunreinigte Herdfeu-
er (Todesfeuer, shihi) in einem Trauerhaus 16schen und auch die Asche komplett ent-
fernen. Dann muss man sich erst ein neues, reines Feuer besorgen und in den mit Salz
gereinigten Herd iibertragen, bevor man wieder auf ihm kochen darf. Das Problem des
durch den Kontakt mit einer Menstruierenden oder Gebarenden wegen deren Blutung
verunreinigten héuslichen Herdfeuers hat man in vielen Dorfern frither dadurch ge-
16st, dass Menstruierende in eine Monatsblutungs-Hiitte (¢suki goya) und Schwangere
rechtzeitig vor der Geburt in eine Gebarhiitte (ubuya) zogen, wo sie sich ihr Essen auf
einem separaten, eigenen (Herd-)Feuer (bekka) zubereiteten. So vermied man, dass sie
die ganze Familie mit ihrer Verunreinigung infizierten. Eine Gebarhiitte habe ich 1971
bei dem Hafenstddtchen Kajiki in der Prafektur Kagoshima gesehen. Die noch bis 1976
ab und zu genutzte Hiitte war sauber, aber nur 6 m? grof3, so dass die Schwangere auf
einem Feuer im Hiitteneingang kochen mufte. I[hr auch nachts unterhaltenes Kochfeuer
sollte gleichzeitig Insekten und anderes Unheil fernhalten. Immerhin kiimmerten sich
ihre Nachbarinnen um sie. Durch die Verbreitung von Krankenhdusern und Elektro-
herden auch auf dem Land sind diese Tabus heute allerdings fast vollig verschwunden.
Meine zweite Gebarhiitte sah ich dann, 1994, bereits in einem Museum.

Urspriinglich mit dem heiligen Charakter des Feuers verbunden war auch das Verbot,
auf die Feuerstelle des Hauses oder in ihre Richtung zu spucken, zu urinieren oder sie
durch brennbaren Abfall zu beschmutzen, da die Feuergottheit das nicht mag. Heute ist

OAG Notizen



13

das lidngst weniger ein religiéses Tabu als vielmehr der fromme Versuch, Kinder, Ju-
gendliche und betrunkene junge Ménner zu erziehen, die sich an dem zischenden Ge-
rausch erfreuen.

Kultische Reinheit war und ist die Voraussetzung fiir den Kontakt mit der Gottheit.
Daher haben die fiir den Kult Verantwortlichen frither vor wichtigen Festen und Got-
tesdiensten eine Weile von der Familie getrennt gelebt (komori), kultische Waschungen
(misogi) vorgenommen und enthaltsam gelebt (shajin kessai). Dazu gehorte auch die
Unterhaltung eines separaten, reinen Kochfeuers.

Noch heute wird an einigen Schreinen (oder privat im Haus) an Neujahr oder vor ho-
hen Festen ein neues, reines, heiliges Feuer (imibi) entfacht. Die dlteste Methode ist
das Quirlfeuer (kiribi), bei dem man Zypressenstockchen in einem Astloch oder in ei-
ner Mulde auf einem Zypressenbrettchen so lange dreht, bis Funken entstehen. Die-
se nimmt man dann mit Zunder aus Zypressenrinde auf, iibertrdgt sie auf einen Kie-
fernspan und mit diesem dann auf eine Kerze, Laterne oder Fackel. Heute erzeugt man
meist ein Schlagfeuer (uchibi), indem man mit einem Stiick Stahl Funken aus einem
Feuerstein schlagt.

Feuer und Feuerfunken — Im Shint6 und im Buddhismus ist bis heute der Volksglaube
an die Kraft des Feuers und seiner Feuerfunken &duflerst lebendig. Feuer kann wie Was-
ser oder Salz zur kultischen Reinigung eingesetzt werden. Brennende Fackeln, die bei
manchen Festen dem Tragschrein (mikoshi) der Gottheit vorangetragen werden, reini-
gen mit ihren lodernden Flammen, den von ihnen abspringenden Funken und mit ih-
rem Rauch nicht nur den Weg, auf dem die Gottheit durch die Gemeinde zieht, sondern
zugleich auch die Zuschauer. Praktisch ausgestorben ist der frither in manchen Dérfern
getibte Brauch, fithrende Mitglieder der Kultgemeinde vor einem wichtigen Ritual da-
durch kultisch zu reinigen, dass man aus einem iiber ihrem Kopf gehaltenen Feuerstein
Funken schldgt und aufsie herabregnen lésst.

Feuer werden auch als Wach- oder Signalfeuer an Festen eingesetzt. Mit stationdren
Feuern oder mit mobil vorangetragenen Fackeln weist man der Gottheit den Weg zum
Fest und 14dt sie ein, als Ehrengast daran teilzunehmen. In ganz Japan verbreitet sind
heute noch vor allem die Willkommensfeuer (mukaebi), mit denen man an Neujahr
oder am Totenfest (Bon) im Sommer Gottheiten und Ahnenseelen bzw. Totenseelen in
sein Haus einlddt, um sie zu bewirten und nach ihrem Aufenthalt mit einem Abschieds-
feuer (okuribi) wieder zu verabschieden.

Das Feuer und seine Funken haben auch eine apotropdische und belebende Wirkung.
Sie kdnnen Krankheiten, Ddmonen und sonstiges Unheil fernhalten und aus dem Koér-
per oder aus der Gemeinde treiben. Das zeigt sich u.a. in der Mythe vom Riickzug der
iber die Flegeleien ihres Bruders Susanowo verdrgerten Sonnengdttin Amaterasu in
die himmlische Felsenhohle. Als sie in der Hohle verschwindet, wird es dunkel und
kalt und alles Leben auf Erden ist bedroht. Die Géttin Uzume entziindet daraufhin ein

12/2025



14

Feuer vor der Héhle und fiihrt einen von dem frohlichen Geldchter der Gotter begleite-
ten Nackttanz auf. Feuer, Nacktheit und Gelachter, denen bei vielen Volkern eine Un-
heil abwehrende Wirkung nachgesagt wird, locken die neugierig gewordene Sonnen-
go6ttin aus der Hohle, so dass es auf der Erde wieder hell und warm wird und das Leben
erneut aufbliiht.

Auf die apotropdische Wirkung des reinen Feuers vertraute auch die fromme, fiirsorg-
liche Mama-san (Leiterin) eines Bordells im Vergniigungsviertel Shinsekai (,,Neue
Welt®) in Osaka. Noch bis Ende der 1970er Jahre versammelte sie téglich vor Ge-
schiftsbeginn ihre Damen und schlug aus einem Feuerstein Funken iiber ihren Kopfen,
um sie so vor Krankheiten zu schiitzen und unerwiinschte Kunden fernzuhalten. Auf
den heute noch weit verbreiteten Einsatz von Feuer als Orakel gehe ich weiter unten ein.

Asche, Ruf}, Holzkohle und Tusche — Die Japaner, die schon sehr frith um die dem
Feuer und der Asche innewohnende, die Fruchtbarkeit steigernde und Leben spenden-
de Kraft gewusst haben, sehen in ihrem Volksglauben die Kraft der Feuergottheit nicht
nur im Feuer, sondern ebenso in Asche, Ruf3, Holzkohle, in der hauptséchlich aus Ruf3
oder Holzkohle hergestellten schwarzen Tusche sowie in der Feuerstelle bzw. im mit
Brennholz betriebenen Herd und im auf dem Herd stehenden Kochkessel wirksam.

Schon im gegen Ende des 3. Jh. verfassten chinesischen Weizhi findet sich im Abschnitt
(j. Gishi wajinden) der Hinweis, dass die japanischen Fischer alle im Gesicht und am
Kérper titowiert sind, um sich damit vor Meeresungeheuern zu schiitzen. Fiir die Ta-
towierungen brachte man damals Ruf3 oder Holzkohle in die Haut ein. Das heifit, die
Minner bedienten sich der in Ruf3 und Holzkohle wirkenden, Unheil vertreibenden
Kraft der Feuergottheit, um sich mit ihrer Hilfe vor den im wéssrigen Reich des Mee-
resgottes lebenden Ungeheuern zu schiitzen. Zahllose weitere Hinweise auf die religio-
se Bedeutung von Feuer, Herd, Asche usw. finden sich in den japanischen Quellen vom
8. Jh. bis heute.

Frither hielt man die am Herd verehrte Feuergottheit vielerorts auch fiir eine Schutz-
gottheit der Kinder. Und da man glaubte, die Kraft der Feuergottheit wirke auch in
Asche und RuB}, war von Okinawa im Siiden bis hinauf nach Nordostjapan der heute
fast ausgestorbene ayakko-Brauch weit verbreitet. Dabei malte man einem Sdugling,
bevor man ihn erstmals aus dem Haus trug, um ihn im Ortsschrein der Gottheit vor-
zustellen, mit etwas vom Herd, Kochkessel oder Kochtopf abgekratztem Ruf3 (susu)
das Schriftzeichen dai (gro3) oder inu (Hund) auf die Stirn. Man hoffte, dass die Feu-
er- (und die Ortsgottheit) das als Bitte verstanden, das Kind so problemlos, wie angeb-
lich Hundewelpen grof3 werden, aufwachsen und, wenn es sich einmal verlaufen sollte,
wie einen Hund leicht wieder den Weg nach Hause finden zu lassen. Im ganzen Land
kannte man frither auch den Brauch, an Neujahr Fremden oder Frischverheirateten das
Gesicht mit Topfrul einzuschmieren. An manchen Orten kamen statt Rull auch Asche
(hai), Tusche (sumi %) oder Holzkohle (sumi %) zum Einsatz, in denen man ebenfalls

OAG Notizen



15

die gesund und fruchtbar machende, Unheil abwehrende Kraft der Feuergottheit wirk-
sam glaubte. Ahnliche kleine Feste, deren Brauchtum auf dem langsam schwicher
werdenden Glauben an die Kraft der Feuergottheit basiert und bei denen oft Jugend-
liche oder Kinder die Hauptrolle spielen, werden heute noch von Siid- bis Nordjapan
gefeiert. In Nordwest-Kytishii glaubt man an einigen Orten, dass Kinder, denen man
etwas Kojin-Schwarz (kojinkuro) genannten Rufl von einem Kochkessel auf die Stirn
geschmiert hat, dadurch beim Baden vor den boshaften Streichen von Wasserkobolden
(kappa) und vor dem Ertrinken geschiitzt sind. In Nordostjapan und Okinawa schmie-
ren manche Miitter ihren Sauglingen Kojin-Tusche (kojin sumi) oder Topfruf} auf die
Stirn, damit die Herdgottheit oder der Gott Kojin sie vor Krankheiten bewahren. Wenn
dieser Glaube auch wegen des Mangels an Ruf3 u.a. infolge der Einfithrung elektrischer
Herde weitgehend verschwunden ist, haben sich an einigen Orten noch kleine Feste
(Rituale) erhalten, die auf diesem Glauben basieren. Ein Beispiel fiir den Einsatz von
Ruf3 bzw. Tusche ist das von mir am 4. und 5. Mai 1993 besuchte kleine Tuscheschmier-
Fest in Kashihara (Prafektur Nara).

Das Tuscheschmier-Fest in Kashihara — Die Anfénge des heute Tuscheschmier-Fest
(sumitsuke matsuri) genannten Festes der Feldgottheit (nogami matsuri) des Hitogami-
Schreines im Jio-Viertel der Stadt Kashihara in der Préafektur Nara sollen Mitte des
18. Jahrhunderts liegen. Weil fiir viele Zuschauer der Hohepunkt dieses Festes im bis
1945 noch rein dorflichen Jid darin bestand, dass dltere Jugendliche nackte jiingere jag-
ten, um sie herzhaft mit Ruf3 zu beschmieren, nannte man dieses Fest der Feldgottheit
im Volksmund allgemein nur RuBlschmier-Fest (susutsuke matsuri). Bis 1872 fand das
Fest am 5.5. des Mondsonnenkalenders statt. Mit der Einfithrung des gregorianischen
Kalenders wurde es, 1872, auf Anfang Mai oder Anfang Juni verlegt und findet heute
am 4. und 5. Mai statt. Weil man aber nach 1945 in dem inzwischen zu einem Stadtteil
von Kashihara gewordenen Jio-Viertel zunehmend auf modernen Elektroherden koch-
te, gab es fiir das Fest bald nicht mehr genug Ruf. Man ging daher dazu tiber, fiir das
Beschmieren statt Rufl schwarze Tusche zu nehmen, weshalb das Fest nun allgemein
Tuscheschmier-Fest (sumitsuke matsuri) genannt wird.

Der Kult des Hitomaro-Schreins, der keinen hauptberuflichen Priester hat, liegt in den
Héanden der Kultgemeinde des Schreins. Ein fiir den Kult und die Feste des Schreins
verantwortlicher Kultleiter (toya) wird jedes Jahr aus den 50 alteingesessenen Fami-
lien des Ortes fiir die Dauer eines Jahres gewihlt. Da seine Amtszeit unmittelbar vor
Beginn des Tuscheschmier-Festes endet, begibt sich der Kultleiter (1993) kurz vor 15
Uhr zum Haus seines Nachfolgers und iibergibt diesem in einer kurzen Zeremonie um
15.30 Uhr sein Amt. Auf diesen Moment haben siebzehn vor dem Haus des neuen Kult-
leiters wartende, bis auf die Unterhose ausgezogene 8- bis 10-jahrige Grundschiiler nur
gewartet und laufen, so schnell sie konnen, auf direktem Weg zum Schrein. Auf ihrem
Laufjagen ihnen drei 11- bis 12-jdhrige Grundschiiler hinterher, die jeder mit einem Ei-
mer voll Tusche und einem ca. 1 m langen Bambusstock bewaffnet sind, an dessen Spit-

12/2025



16

ze sie eine weiche Stoffkugel (fanpo) von etwa 10 cm Durchmesser angebracht haben.
Sobald sie einen der Jiingeren eingeholt haben, tauchen sie die Stoffkugel rasch in ihren
mit in Rapsdl angeriihrter schwarzer Tusche gefiillten Eimer und beschmieren ihrem
Opfer das Gesicht und fast den ganzen Koérper mit Tusche.

Junge wihrend des Tusche-
schmier-Fests in Kashihara

Abb. 5: Alterer Junge verfolgt jiin-
geren, um diesen mit Tusche
zu beschmieren

Abb. 4: Mit Tusche bemalter

Frither fand die Amtsiibergabe und das darauffolgende
Fest erst am Abend nach Einbruch der Dunkelheit statt.
Vor 1945 nahmen oft noch tiber neunzig Grundschiiler
an dem Fest teil. Sie liefen splitternackt durch den
ganzen Ort und versteckten sich in dem Bemiihen, ihren
Verfolgern zu entgehen, oft in einem Feld oder im
Bewisserungsteich. Wenn ihre Verfolger, die bis in die
1980er Jahre meist 12- bis 14-jahrige Mittelschiiler
waren, sie dann schlieBlich erwischten, haben sie ihre
Opfer nach dem ménnlichen Motto ,,gelobt sei, was hart
macht“ oft brutal und griindlich auch an sehr privaten
Korperteilen eingeschmiert, was ihnen selbst vielleicht
witzig vorkam, vielen ihrer jiingeren Opfer aber extrem
peinlich war. Einige Jungen sollen vor Wut oder Scham
iiber diese als entwiirdigend empfundene Behandlung
weinend nach Hause gelaufen sein.

Was die Sache fiir sie noch schlimmer machte, war die
Tatsache, dass sie bei dieser Behandlung oft auch von
Ortsfremden gesehen und fotografiert wurden. Um ihr
Schamgefiihl zu achten, diirfen die Opfer heute a) ihre
Unterhose anbehalten und b) nicht mehr wie frither an
allen Korperteilen eingeschmiert werden. Dariiber hin-
aus ist ¢) den Verfolgern das Eintuschen der Jiingeren
seit 1971 nur noch im Geldnde des Schreins gestattet.
Man hofft, dass die Anwesenheit einheimischer Zu-
schauer die Alteren von einer zu weit gehenden Miss-
handlung der Jiingeren abhalten wird. Das verhinderte
aber nicht, dass immer weniger Jungen bereit waren, an
diesem Brauch mitzuwirken. Da auch die dlteren Mittel-
schiiler oft kein Interesse mehr daran hatten, an dem so
,entscharften™ Brauch mitzuwirken, hat man, 1993, als
Verfolger erstmals drei kréftige 11- bis 12-jdhrige
Grundschiiler ausgewéhlt, von denen man hofft, dass sie

mehr Verstindnis fiir die Lage der Jiingeren aufbringen werden. Die Verfolgungsjagd
und das Eintuschen der Jiingeren, das frither oft eine Stunde lang dauerte, endet heute
schon nach etwa einer halben Stunde.

OAG Notizen



17

Wenn ihr Korper nach der unter viel Geldchter und Scherzen vorgenommene Eintu-
schung noch eine freie Stelle aufweist, wird den Jiingeren als kronender Abschluss
noch das eine reiche (Reis)Ernte erbittende und verheilende Schriftzeichen >k (jp.
kome, Reis) auf den Riicken oder Bauch getuscht. Danach laufen die Jungen kurz nach
16 Uhr erleichtert, aber auch ein bisschen stolz nach Hause. Dort nehmen sie ein griind-
liches Bad, ziehen sich einen bequemen Trainingsanzug an und begeben sich zum Haus
des neuen Kultleiters. Er bewirtet sie als seine Ehrengéste mit einem leckeren Abend-
essen, bei dem sie zu zeigen versuchen, dass sie sich schon fast wie ,,Erwachsene® be-
nehmen konnen. Nach dem Essen kdnnen sie sich dann entspannen und diirfen sich bis
kurz nach 19 Uhr ohne Aufsicht ihrem Alter entsprechend ausgelassen verhalten.

In einem groflen Raum haben sich inzwischen die Ménner der Nachbarschaftsgruppe
von Jid versammelt und fertigen aus Reisstroh eine rund fiinf Meter lange Schlange
an. Die Jungen stellen zur gleichen Zeit zwei etwa 40 x 90 cm grofle hdlzerne Votiv-
tafeln her, auf die sie ein einen Pflug zichendes Pferd bzw. eine Reisumpflanzszene
malen. Nachdem das geschafft ist, legen sie sich, noch leicht aufgedreht von den Erleb-
nissen des Tages, gegen 22.30 Uhr zum Schlafen auf die bereitgelegten Futons. Kurz
nach 3 Uhr werden sie aber wieder geweckt, um gegen 4 Uhr, noch vor Morgengrau-
en, mit dem Kultleiter und drei weiteren Ménnern in einer kleinen Prozession zu der
im Siidwesten von Jio gelegenen unscheinbaren Kultstétte der Feldgottheit zu ziehen.
Dort legen sie die Schlange, die Votivtafeln, etwas Reiswein, eine brennende Kerze
und andere Opfergaben ab. Mit der Darbringung der Opfergaben verbinden sie die Bit-
te an die Feldgottheit und an die in Gestalt der Schlange verehrte Wassergottheit, fiir
ausreichend Regen fiir die bevorstehende Bewdsserung der Reisfelder sowie fiir eine
gute Ernte zu sorgen und die Jungen alle gesund aufwachsen zu lassen. Da die fiir ihre
Gesundheit sorgende Kraft der Feuergottheit ja schon am Vortag mit der Tusche auf
die Jungen aufgetragen wurde, kiimmern sich nun also Feld-, Wasser- und Feuergott-
heit gemeinsam um die Gesundheit der Jungen (Jugend) des Ortes. Als kleines ge-
meinsames Mahl (naorai) mit der Feldgottheit trinken die Méanner jetzt einen Schluck
Reiswein und alle essen etwas Riementang, bevor sie sich in der Morgendimmerung
zufrieden auf den Heimweg machen. Das Tuscheschmieren beim Schrein haben sich
neben mir ein kleines Team der Kulturabteilung des Senders Nara TV, etwa zwanzig
einheimische und fiinf ortsfremde Besucher angesehen.

Um das Budget und die Nerven des Kultleiters nicht zu stark zu strapazieren, reini-
gen sich die Jungen von der Tusche heute nicht mehr, wie noch bis kurz nach 1945, im
Bad des Kultleiters, sondern bei sich zu Hause. Anders als frither diirfen die Jungen
in seinem Haus heute auch keine Randale mehr machen, indem sie, wie friiher iiblich,
iibermiitig Schiebetiiren und Strohmatten (tatami) im Haus herausreilen und beschi-
digen. Man befiirchtet nimlich, dass sonst niemand mehr bereit ist, in Jid das Amt des
Kultleiters anzutreten.

12/2025



18

Feuer und Rauch — Neben dem Feuer und sei-
nen Funken spielt im Volksglauben auch der vom
Feuer erzeugte Rauch eine wichtige Rolle. Im al-
ten Indien war es schon zu Lebzeiten des histori-
schen Buddha (ca. 563—483 v. Chr.) im privaten
wie im religidsen Bereich iiblich, Sandelholz und
andere gut riechende Materialien zu verbrennen.
Der Rauch diente privat dem Uberdecken iibler
Geriiche und dem Fernhalten ldstiger Insekten
sowie im religiosen Bereich der rituellen Reini-
gung und als Opfergabe. Obwohl sich Buddha,
der sich nur als Lehrer sah, zu seinen Lebzeiten
immer gegen Opfer ausgesprochen hatte, wird
das Abbrennen von Réucherwerk schon bald
nach seinem Tod als Opfergabe an ihn interpre-
tiert. Daneben dienen das Feuer der glimmenden
Weihrauchkiigelchen oder Raucherstdbchen und
der von ihnen sich kriuselnd aufsteigende Rauch ~ 4bb. 6: Schiiler ziinden Réiucherstibchen
auch der rituellen Reinigung der — ebenfalls ge- zur rituellen Reinigung an

gen den Willen des Buddha — nach seinem Eingang ins Nirvana zu seiner Verehrung
errichteten Tempel und der diese besuchenden Menschen. Vor der Haupthalle fast jedes
buddhistischen Tempels in Ostasien steht daher ein grof3es bronzenes Réucherbecken,
in dem Gléubige brennende Réucherstdbchen darbringen, um sich durch deren Feuer
und Rauch vor dem Betreten der Tempelhalle rituell zu reinigen. Wichtiger noch ist
vielen Glaubigen jedoch die Feuer und Rauch zugeschriebene heilende und Krankhei-
ten fernhaltende Wirkung. Man sieht daher an diesen Réucherbecken fast immer eini-
ge Gldubige, die sich bemiihen, den Rauch an eine erkrankte Stelle ihres Korpers zu
facheln. Wenn sie den Rauch zu ihrem Kopf facheln, kann das z.B. bedeuten, dass sie
Kopfweh oder Zahnschmerzen vertreiben wollen, sich einen klaren Kopf in einer be-
vorstehenden Priifung wiinschen oder aber, dass sie hoffen, dass der Rauch ihre Gebete
und Bitten direkt zu einem Buddha, einem Bodhisattva oder zu einer buddhistischen
Schutzgottheit emportréigt, was die Chance auf eine rasche Erhorung natiirlich erhoht.

Die Heilung oder Abwehr von Krankheit versprechen sich die Glaubigen auch, wenn
sie bei einem Feuerlauf (hiwatari) durch glimmendes Feuer, heile Asche und Rauch-
schwaden laufen. Der Rauch des bei einer buddhistischen Totenfeier (hgji) abgebrann-
ten Raucherwerks wird auch als ,,Diener des Toten* (hotoke no tsukai) bezeichnet,
weil er zu dem Buddha Amida in seinem Reinen Land (Paradies) aufsteigt und ihm
die bevorstehende Ankunft des Verstorbenen anzeigt. Den Héhepunkt der vom 20.
Februar bis zum 15. Mérz nach dem Mondsonnenkalender durchgefiihrten Neujahrs-
rituale (shuni’e) des Todaiji-Tempels in Nara bildet fiir die Masse der Gléubigen, die
zu den meisten Ritualen keinen Zutritt haben, ohne Zweifel das im Anschluss an das

OAG Notizen



19

Wasserschopfritual (omizutori) durchgefiihrte Fackelritual (ofaimatsu). Dabei erschei-
nen am frithen 13. Mérz kurz nach Mitternacht zwolf kraftige junge Priester auf der
Veranda der Nigatsudd-Halle und schwenken ihre hell lodernden gro3en Fackeln weit
iiber die Briistung, so dass sich ein breiter Fluss von Funken auf die unten erwartungs-
voll auf diesen Segen wartenden Besucher ergiefit. Wer von den Funken getroffen wird,
soll fiir ein Jahr von Ddmonen, Krankheiten usw. verschont bleiben.

Bei Diirre hat man in Japan frither oft Regenbitt-Rituale (ama goi) veranstaltet. Dabei
wurde laut getrommelt und ein grofles Feuer entziindet, bei dem man bewusst die Ent-
wicklung schwarzen Rauches forderte. Dahinter stand die magische Erwartung, dass
die dunklen Regenwolken dhnelnden Rauchwolken und das an den Donner eines Ge-
witters erinnernde laute Trommeln, den Himmel ermuntern, Regen fallen zu lassen.

Bei den im ganzen Land am Kleinen Neujahr (15. Janu-
ar) veranstalteten Feuern (dondoyaki, tondoyaki), bei
denen der alte Neujahrschmuck am Ful} eines aus zu-
sammengebundenen Bambusstangen errichteten Pfei-
lers, oder an diesen gehdngt, verbrannt wird, spielen
Kinder die Hauptrolle. Die einen deuten den dabei ent-
stehenden Rauch als ein Zeichen, in welche Richtung
die mit diesem Feuer verabschiedete (Jahres-)Gottheit
oder die Ahnenseelen in ihre jenseitige Welt zuriick-
kehren. Andere, die ein Blatt mit ihrem ersten Schon-
schreibversuch im neuen Jahr (kakizome) an den Pfei-
ler geheftet haben, freuen sich, wenn dessen brennende
Reste vom Rauch hoch in den Himmel gerissen werden
! und hoffen, dass sie die Gottheiten oder Ahnen dazu
Abb. 7: Feuer und Rauch bringen  ringen, sie auch weiter bei ihren kalligraphischen
beim Horanya-Fest auch Regen Ubungen zu unterstiitzen.

Bis in das frithe 20. Jh. wurde in einigen ldndlichen Regionen auch noch das Brautriu-
chern (yome ibushi) gepflegt. Dabei wurde im Haus des Brautigams in der meist aus
gestampftem Lehm bestehenden Diele ein offenes, stark rauchendes Begriiflungsfeu-
er entziindet. Wenn die Braut sich, hustend und niesend, durch den dichten Rauch in
das Haus vorgearbeitet hatte, galt sie nicht nur als rituell gereinigt, sondern auch als
in Gliick und Ungliick belastbar. In Nordwest-Kytisht streute man bei diesem Belast-
barkeitstest manchmal auch noch Pfeffer auf das Feuer und klopfte der Braut, wenn sie
wieder Luft bekam, mit einem glimmenden Stiick Brennholz trostend auf den (beklei-
deten) Hintern.

Traditionell fanden in Japan friiher fast alle Feste vom Sonnenuntergang bis zum Son-
nenaufgang statt. Der nédchtliche Festplatz bzw. Festraum wurde durch die lodernden
Flammen der Fackeln oder eines offenen Feuers meist nur schwach erhellt. Das kann,

12/2025



20

im Verein mit dem vielen Festen vorangegangenen Fasten und Schlafentzug, den oft
stundenlang anhaltenden monotonen Geséngen und Tanzen, dem rhythmischen Trom-
meln und Floteblasen sowie der Verringerung des Sauerstoffgehalts der Luft im stark
verrducherten Festraum zur Ausschiittung von Endorphinen und zu scheinbar iiber-
natiirlichen Erfahrungen und Trancezustdnden fiihren. Religios disponierte Menschen
gelangen so leicht zu der Uberzeugung, der Gottheit nahe zu sein. Solche Erfahrungen
bieten einem heute fast nur noch die von Votivtinzen begleiteten néchtlichen Heillwas-
ser-Rituale.

HeiBwasser und Wasserdampf — Besonders
wirksam ist die Kraft des Feuers, wenn sie sich
mit der des Wassers vereinigt. Dieser vereinten
Kraft bedient sich seit dem Mittelalter auch das
gemeine Volk im Heiflwasser (yudate)-Ritual.
Dabei setzt man einen eisernen Kessel auf ei-
nen Lehmherd oder auf einen Dreifull, unter
dem ein Feuer brennt, und kocht darin reines
Wasser auf. Die in Feuer und Wasser wirkende
gottliche Kraft zeigt sich u.a. in den sich beim
Kochen bildenden Blasen, Wassertropfchen
und im Wasserdampf.

Da sich das Ritual aus dem von der Obrigkeit
im Altertum als Gottesurteil eingesetzten ku-
gatachi-Ordal entwickelt hat, kann man da-
von ausgehen, dass auch die im Vergleich da-
mit ungefdhrlichen Heifwasser-Rituale des
Volkes anfangs durchgefiihrt wurden, um von
der Feuer-, Wasser-, Berg-, Feld- oder Orts-
gottheit usw. eine Antwort auf eine fiir das Le-
ben der Gemeinde wichtige Frage zu erhalten.
Die Antwort der Gottheit liest man z.B. aus der Zahl, Gr6e und Form der beim Ko-
chen entstehenden Wasserblasen. Beim Ténender Kessel-Ritual (kama nari shinji), ei-
ner Form des Heiflwasser-Rituals, an dem ich am 15. Januar 1972 im Mita Hachiman-
Schrein (Minato-ku, Tokyo) teilnehmen konnte, deutet man die Antwort der Gottheit
auf die Frage nach Gliick, Gesundheit, Erfolg usw. im neuen Jahr aus dem beim Kochen
des Wassers im Kessel von dem aufsteigenden Wasserdampf und von dem nur locker
aufgesetzten Deckel verursachten pfeifenden, klappernden, ,,okakari® (,,von der Gott-
heit besessen‘) genannten Gerdusch und seiner Lautstérke.

Abb. 8: Traditionelles HeifSwasserritual,
bei dem Wasser in einem Lehmherd zum

Kochen gebracht wird

Zu den bekanntesten, heute noch in jedem November in mehreren Weilern im Berg-
land von Oku-Mikawa in der Prafektur Aichi abgehaltenen Heiwasserritualen ge-
hort das Bliitenfest (hana matsuri), bei dem mit ,,Bliiten”, die Tropfen des am Ende des

OAG Notizen



21

Festes verspritzten heilen Was-
sers gemeint sind. Mit dem Fest
sollen die Lebenskrifte der Na-
tur gestarkt und der Ort mit sei-
nen Menschen rituell gereinigt
sowie von altem Unheil befreit
und vor neuem Unheil bewahrt
werden. Ich habe das Fest im
November 1993 und 1994 zwei-
mal in Nakashitara sowie in
Tsuki und Misono besucht. Fiir
das Fest wird im Gemeindezen-
trum oder (sehr selten) in einem
Privathaus des Ortes in dessen
grofitem Raum unter einem kiinstlichen Himmel aus Papier ein Altar errichtet und ein
kleiner Tanzplatz abgesteckt. Der in der Mitte des Tanzplatzes aus Lehm errichtete
Herd wird durch einen hinter ihm angebrachten langen sakaki-Zweig und zwei weille,
Herdhellebarden (kama boko) genannte Ritualstdbe als heiliger Bezirk gekennzeich-
net. Vor Beginn der um den Herd herum veranstalteten Votivtdnze fiihrt der als Laien-
priester gekleidete Festleiter am Spéatnachmittag das Ritual der Reinigung des Herdes
(kama barai) durch. Dabei rezitiert er feierlich das Ritualgebet der Groen Reinigung
(Nakatomi no harae) und 1adt die Gottheiten der fiinf Himmelsrichtungen (Osten, Sii-
den, Westen, Norden und Mitte) sowie die Gottheiten des Himmels, der Erde und des
Meeres ein, von den Opfergaben zu kosten, die man auf einem kleinen, vor dem Herd
stehenden Opfertischchen fiir sie aufgebaut hat. Danach entfacht er in dem Herd ein
Feuer, in das er etwas Salz wirft. Damit sind das Feuer und der Herd rituell gereinigt
und bereit dafiir, Gottheiten, die das mochten, voriibergehend als Sitz zu dienen, von
dem aus sie den Tanzen und den Auftritten der Masken auf dem Fest bequem zusehen
konnen.

Abb. 9: Herdreinigung wihrend des Hana matsuri in
Nakashitara (Prdfektur Aichi) durch den Festleiter

Mit dem reinen Feuer des Herdes wird anschlieend auf dem freien Platz vor dem Ge-
biaude ein offenes heiliges Feuer (seito) entziindet. Dieses wird vom Beginn der Ténze
am Abend bis zu seiner Zerstorung durch die Streitdxte maskierter Teufel am Spét-
nachmittag des zweiten Festtages unter den wachsamen Augen der Feuerwehr un-
terhalten. Zu Ehren der das Fest besuchenden Gottheiten werden in den nédchsten 24
Stunden — nur kurz durch den Auftritt von Teufels- und anderen Masken unterbrochen
—zum Klang von Trommel, Fl6te und sich wiederholendem einférmigem Gesang ohne
Pause Votivtinze um den Herd aufgefiihrt. Als erste tanzen die 5 bis 9 Jahre alten klei-
nen Jungen und Médchen des Ortes. Thnen folgen die 10- bis 12-, die 12- bis 15- und
schlieflich die 16- bis 18-jdahrigen jungen Manner. Den Hohepunkt des Festes bildet der
am Abend des zweiten Festtages von vier im Ort als vollwertige Ménner (ichinin mae)
anerkannten 18-jahrigen Ténzern getanzte yubayashi-Tanz. Bei diesem anfangs lang-

12/2025



22

samen, doch stetig schneller werdenden, fast
eine Stunde dauernden Tanz um den rauchen-
den Herd schwingen die Vier iiber ihren Kopfen
rhythmisch zwei dicke ,,HeiBwasserzopfe* (yu
tabusa) aus Reisstroh. Der Raum wird bei die-
sem Tanz allein durch das lodernde Herdfeuer
beleuchtet. Je lauter die Zuschauer sie mit heise-
ren Rufen ,.te ho he, te ho he ...*“ anfeuern, desto
wilder kreisen die Vier um den Herd, bis sie ih-
ren Tanz schlieBlich abrupt stoppen, ihre dicken
HeiBwasserzopfe tief in das in dem Eisenkessel
kochende Wasser tauchen und es ohne Vorwar-
nung auf alle Anwesenden — wiirdige Honorati-
oren und verwirrte Fotografen eingeschlossen
—spritzen, die nicht rechtzeitig die Flucht ergrif-
fen haben. Das wiederholen sie solange, bis der
Kessel leer ist, den die Freiwillige Feuerwehr
aber rasch mit neuem, nun aber kaltem Wasser
fiillt. Die Vier tauchen ihre Zopfe also unermiid-
lich weiter in das Wasser und jagen eifrig auch
Zuschauern, die zu flichen versuchen, bis in den
Hof nach, um sie der Segnungen des Festes teil-
haftig werden zu lassen.

In dem Bewusstsein, dass das heille Wasser
und der Dampf, in denen die reinigende, hei-
lende und exorzisierende Kraft des Feuers und
des Wassers wirken, sie von allem Ubel gerei-
nigt haben und im neuen Jahr Krankheit und
Unbheil von ihnen fernhalten, gehen die meisten
Teilnehmer dann klatschnass und mide, aber
gliicklich, nach Hause. Der von dem kochenden
Wasser aufsteigende Wasserdampf dient, dem
Glauben einiger Dorfler zufolge, den Gottheiten
als eine Art Leiter zwischen Himmel und Tanz-
platz. (Eine reich bebilderte Beschreibung des
Hana matsuri und seiner Rituale in Nakashita-
ra findet sich in: Ulrich Pauly, Die Teufel kom-
men zum Tanz, OAG Taschenbuch Nr. 80, Tokyo
2002.)

OAG Notizen

Abb. 10: Yubayashi-Tanz um das Herdfeuer
unter dem kiinstlichen Himmel

Abb. 11: Rhythmischer Yubayashi-Tanz mit

., Heiwasserzopfen* um den Herd



23

Abb. 12: Bespritzen der Anwesenden mit dem kochenden Wasser am Ende des Tanzes

Namen und Funktionen der Feuergottheit — Der Glaube an eine fast immer privat im
Haus, aber z.T. auch im Rahmen dorflicher Rituale verehrte Feuergottheit (4i no kami)
ist seit alters in ganz Japan verbreitet. Sie wird u.a. unter den folgenden Namen verehrt:
In Okinawa und Siid-Kytishi als Feuergottheit bzw. Kesselherr (okamasama). In Nord-
ostjapan als Feuermann (/i otoko), Kessel- bzw. Herdmann (kama otoko), Herdgott
(kamado no kami), Herdherr (okama sama), Herdbuddha (kamado botoke) oder auch
Kesselbuddha (kama botoke). In Ostjapan als Herdgott (kamajin), Herdmann, Feuer-
mann, Herdgott (kama gami). In Kinki und in Westjapan wird der Herdgott auch unter
dem Namen Kojin (,,Wilde Gottheit™) oder Dokojin sama verehrt.

Die Feuer- bzw. Herdgottheit tritt in vielerlei Funktionen auf, wacht aber in erster Li-
nie iiber die Feuerstelle, den (Koch-)Herd und den (Koch-)Kessel. Da die Feuerstelle
(Kochherd) eines Hauses und die Mitglieder des Haushaltes im Denken des Volkes seit
alters untrennbar miteinander verbunden sind, sehen manche Familien die Herdgott-
heit auch als ihre Ahnengottheit an. Wie die Ahnengottheit gilt die Herdgottheit als
eine Schutzgottheit des Hauses und seiner Bewohner, und von da war es oft nur ein
kleiner Schritt, sie auch als Schutzgottheit der ganzen Sippe und des Ortes bzw. aller
dort geborenen Bewohner anzusehen.

Ab dem Mittelalter wird die Feuergottheit oft auch mit der taoistisch angehauchten
Gottheit Kojin (wortl. ,wilde Gottheit™) oder Dreischétze-Kojin (Sambo Kojin) asso-
ziiert. Man erwartet von ihr, dass sie, ihrem wilden Charakter entsprechend, nicht nur

12/2025



24

das Herdfeuer schiitzt, sondern das Haus auch vor Einbruch und Diebstahl sowie vor
Brand und anderen Katastrophen bewahrt. Als Unheil und wildes Feuer abwehrende
Gottheit (hinan yoke und hibuse no kami) ist sie auch dafiir zusténdig, die kosmische
Ordnung aufrecht zu erhalten. Oft weist man ihr zusétzlich noch die Aufgaben einer
Ackerbau- oder Reisfeldgottheit zu. In manchen Dorfern weist sie auch die Ziige einer
Wassergottheit auf. Dazu entwickelt sich die Feuergottheit als Kojin bald auch zu einem
Schutzpatron von Rind und Pferd und wird trotz oder wegen ihres rauhen, aber herzli-
chen Charakters vielerorts auch als ein Freund der Kinder geschitzt.

Unter dem Namen Dokojin begegnet uns die Feuergottheit schlieBlich in der Chiigoku-
Region, am Westende der japanischen Hauptinsel Honshii, als eine Wandergottheit
(vugyo gami), die sich im Frithjahr am Kochherd, im Sommer am Hoftor, im Herbst am
Brunnen und im Winter auf der Tenne (im Hof, niwa) des Gehofts verehren ldsst. Wie
Kojin ist sie leicht erregbar und bringt Unheil iiber Haus und Hof, wenn man einen ihrer
vier Verehrungsorte verunreinigt.

Die Kultstiitte (Sitz) der Feuergottheit —
Das Herz des japanischen Hauses bildet seit
mehreren tausend Jahren die Feuerstelle (iro-
ri), die bis in die Neuzeit hinein meist eine of-
fene Feuergrube war. Sie lag etwas tiefer als
der FuBlboden und iiber ihr hing von der
Decke, in deren Mitte sich ein Loch als
Rauchabzug befindet, an einem in der Hohe
verstellbaren Haken der Kochkessel (kama).
Eine iltere, einfachere, in drmeren Haushal-
ten Siidjapans bis in die Neuzeit benutzte
Kochmethode bestand darin, den Kochkessel
auf drei, oft vom Meeresstrand geholte, grofie
Natursteine zu setzen, zwischen denen ein
Kochfeuer brannte. Wie unsere traditionellen
Kiichen spendet die Feuerstelle Licht, Warme
und Nahrung. Sie bildet den Lebensmittel-
punkt der Familie und ist die &lteste Kultstét-
te des japanischen Hauses. An ihr fand die ab
dem Mittelalter auch bei den Bauern belegte
Verehrung des Feuergottes und des mit diesem oft gleichgesetzten Kesselgottes statt.
Wo man die offene Feuerstelle durch einen aus Steinen errichteten dauerhaften oder ei-
nen nur fiir die Dauer eines Festes aus Lehm errichteten Herd (kamado) ersetzt hat,
wird dieser zum Verehrungsort der dann oft Herdgottheit genannten Feuergottheit.
Beide Herdtypen haben vorn ein Feuerungsloch und oben eine runde Offnung, in die
der Kochkessel eingelassen wird. Ein als heilige Stétte markierter Lehmherd kann wie

Abb. 13: Traditionelle Feuerstelle (irori)

OAG Notizen



25

der Kochkessel der Gottheit als temporérer Sitz (yorishiro) dienen. Manchen Glaubi-
gen gelten Herd oder Kessel sogar als Verkorperung der Gottheit (shintai) oder als die
Gottheit selbst.

Noch heute findet man in einigen alten Bauernhdusern auf einem erhdht angebrachten
Héngebord (fana), auf einem kleinen hdlzernen Hausschrein oder an einem tragenden
Pfeiler nahe der Feuerstelle oder des Herdes Amulette, die vor Hausbrand und ande-
rem Unbheil schiitzen. In einigen Hausern zeigt ein Ritualstab (gohei) die Anwesenheit
der Feuer- oder Herdgottheit an. Die auf diesem Hangebord verehrte Gottheit wird oft
otanasama (Gottheit bzw. Herr/Herrin auf dem Hangebord) genannt. Die heute noch
in einigen Héusern der Region Rikuzen (Priafektur Miyagi) an einem Pfeiler nahe dem
Herd hiangende holzerne oder tonerne hyottoko-Maske stellt jedoch keine Gottheit dar,
sondern einen Mann, der mit vollen Backen und schiefem, gespitzem Mund ein Feuer
anblést. Die als Feuer-, Feuerabwehr- und Schutzgottheit der Familie verehrte Herd-
gottheit nimmt ihre Aufgabe sehr ernst. Sie soll die einzige Gottheit sein, die im 10.
Monat zu Hause bleibt und iiber das Wohlergehen ,,ihrer” Familie wacht. Alle anderen
Gottheiten sind dann in Izumo (Préafektur Shimane) versammelt, um dort den neuesten
Klatsch und Tratsch auszutauschen, weshalb der 10. Monat seit alters auch ,,gotterloser
Monat“ (kanna zuki) genannt wird.

Das Feuer der Feuerstelle ist heilig und gilt wie der Herd als Symbol fiir das Haus und
die im Haushalt lebenden Menschen. Da die Gottheiten das Unreine hassen, muss die
Feuerstelle peinlich sauber gehalten werden. Das ist die alleinige Aufgabe der Haus-
frau, die auch fiir den Kult der Feuergottheit und fiir die Versorgung des Hausaltars zu-
standig ist. Sie musste frither vor allem darauf achten, dass das Feuer nie ausging. Die
liebe Nachbarin um eine glithende Kohle zum Neuentfachen des Feuers bitten zu miis-
sen, hitte einen empfindlichen Gesichtsverlust bedeutet. Wenn ein Sohn eine Zweig-
familie griindete, erhielt er frither etwas vom heiligen Feuer und der Asche des Herds
seiner alten Familie, um das in seinen neu gegriindeten Haushalt zu tibertragen. Dieses
heute selten gewordene Ritual nennt man ,,Teilen des Herdfeuers™ (kamado o wakeru).

Neujahrsfeuer — Feuerfeste und -rituale finden heute noch das ganze Jahr iiber in allen
Landesteilen statt: Man feiert sie in Shinto-Schreinen, in buddhistischen Tempeln, aber
ebenso oft auch im Rahmen der Familie, des Dorfes oder des Stadtviertels als gelebten
Volksglauben oder als nur noch schwach religios angehauchte Form der Traditionspfle-
ge. Am haufigsten sind sie in den Neujahrstagen (1.—16. Januar) und am Totenfest (13.—
15./16. Juli oder August). Das zu Neujahr entfachte reine Feuer gilt nicht nur als Sitz der
Jahres- oder einer anderen Gottheit. Es belebt mit seiner reinigenden, heilenden apotro-
péischen Kraft auch die Natur, die Sonne und die Menschen und hélt Unheil von letzte-
ren fern. Mancherorts dienen offene Feuer und brennende Fackeln auch als Signal- oder
Willkommensfeuer, um der iiber die Neujahrstage zu Besuch kommenden Jahresgott-
heit, Ahnengottheit bzw. den Ahnenseelen den Weg in das Dorf zu erleichtern.

12/2025



26

Zu den wichtigsten Aufgaben der Hausfrau gehorte es frither, am Jahresende das alte
Herdfeuer zu 16schen, seine Asche zu entfernen und den Herd im Falle einer Verun-
reinigung mit Salz zu reinigen, bevor sie ein neues reines Feuer in ihn einbrachte. An
vielen Orten konnte sie sich bei der Reinigung des Herdes der Dienste blinder buddhis-
tischer Priester (moso) oder Laien bzw. sich Schreinjungfrau (miko) nennender Frau-
en bedienen, die ebenfalls oft Laien waren, die auf eigene Rechnung arbeiteten. Eini-
gen dieser Méanner und Frauen wurde von den Behorden allerdings immer wieder die
Ausiibung ihrer Arbeit untersagt, da sie neben der von Gebeten und dem Klingeln von
Glockchen begleiteten rituellen Reinigung des Herdes (kama/do] barai, kojin barai)
und dem Verkauf von Amuletten zur Feuerabwehr usw. héufig auch sexuelle Dienst-
leistungen anboten.

In einigen Bergdorfern im Kirishima-Gebirge im Norden der Priafektur Kagoshima
entziindet man als Ernteorakel am Silvesterabend auf der Feuerstelle oder im Herd ein
bis zu 2 m langes Stiick eines Eichen- oder anderen wertvollen Baumstammes. Wenn
man den Stamm bis zum Kleinen Neujahr am Brennen oder wenigstens am Glimmen
erhalten kann, gilt das als Antwort der Berggottheit, dass die Ernte im neuen Jahr sehr
gut ausfallen werde. Ein ab Silvester dauerhaft lang brennendes Feuer soll auch den
Fortbestand und den Wohlstand des Haushaltes garantieren.

In ganz Japan ist das am Kleinen Neujahr be-
gangene Ritual des dondo yaki (tondo yaki)
bzw. sagicho verbreitet. Es soll aus der Zeit
des Brandfeldbaus stammen und war mog-
licherweise einmal ein Ernteorakel. Seine
Durchfithrung variiert von Ort zu Ort, be-
steht aber meist darin, dass die Kinder eines
Ortes bei ihren Nachbarn alte, defekte Neu-
jahrsdekorationen einsammeln. Diese legen
sie dann am Abend des Kleinen Neujahr (15.
Januar) am Ful3 eines Pfeilers ab, der an eini-
gen Orten aus Bambusstangen gebildet wird,
die beim Rufifegen (susubarai) am Jahres-
ende benutzt wurden, oder befestigen sie
an dessen Auflenseite. Dann stecken sie den
Pfeiler in Brand und feuern die Flammen mit
lauten Rufen ,,dondo, dondo* an. Das laut-
malerische ,,dondo* oder ,,tondo* soll an das
krachende Gerédusch des explodierend ver-
brennenden Bambus (baku chiku) erinnern. Abb. 14: Neujahrsfeuer (dondo yaki)

Lokale Bezeichnungen (wie z.B. onbe d.h. gohei) fiir den Pfeiler weisen darauf hin,
dass er an einigen Orten wihrend des Verbrennens als feuriger Sitz der Gottheit ange-

OAG Notizen



27

sehen wird. Auch viele der um ihn herum abgelegten oder an ihn gehéngten Neujahrs-
dekorationen haben in den Hausern in den Neujahrstagen als Sitz einer Gottheit (yo-
rishiro) gedient. Das Verbrennen des dondo (dondo yaki) ist also die Verabschiedung
einer Gottheit (kami okuri). Mit dem Verbrennen ihres Sitzes wird ihr unmissverstand-
lich klar gemacht, dass es fiir sie nun an der Zeit ist, in Feuer und Rauch aufzusteigen
und in ihre eigene Lebenswelt zuriickzukehren. Die Antwort, um welche Gottheit es
sich hier handelt, fillt von Ort zu Ort verschieden aus. Es kann sich u.a. um die Jahres-
gottheit, die Schutzgottheit der Wege (dosojin), die Schutzgottheit der Grenze zwischen
der Welt der Lebenden und Toten (sae no kami), die Berggottheit, die Feuergottheit,
aber auch um die Ahnengottheit bzw. die Ahnenseelen handeln.

Da das reine Feuer des neuen Jahres als besonders heilig angesehen wird, schreibt man
ihm und seiner Asche eine starke, Unheil abwehrende (mayoke) Wirkung zu. Daher
riithrt auch die Beliebtheit der vielen Feste, bei denen man Kindern, um sie vor Krank-
heiten zu schiitzen, und Frischverheirateten, denen man Fruchtbarkeit und reichen Kin-
dersegen wiinscht, vor allem in den Neujahrstagen Asche oder Ruf3 ins Gesicht oder
auf den Korper schmiert. Die apotropédische Wirkung von Feuer und Asche ist auch der
Grund fiir den Glauben, dass die Kinder, welche in Feuer und Asche des dondo yaki ge-
rostete Reiskuchen (mochi) oder Reisknddel (dango) essen, fiir ein Jahr von Krankheit
und sonstigem Unheil verschont bleiben.

Feuer am Totenfest Bon — Viel weiter als der Glaube an den Besuch der Ahnensee-
len zu Neujahr ist in Japan heute noch die Uberzeugung verbreitet, dass die Totensee-
len zum Bon-Fest die Hiuser ihrer noch lebenden Angehorigen aufsuchen. Damit die
Totenseelen den Weg leichter finden, ziinden einige traditionsbewusste Familien in
Dérfern — wenn ihnen die Feuerwehr und die Gemeindeverwaltung das gestattet — am
Abend des 13. Juli oder August, als Signalfeuer vor ihrem Tor oder Hauseingang, im
Hof oder Garten, auf der Tenne, unter der Dachtraufe oder vor der Feuerstelle (Herd)
offene Feuer, Laternen oder Fackeln an. Man nennt diese privaten Feuer Willkommens-
feuer (mukaebi), Willkommensfackel (mukaetaimatsu) oder Willkommenheiflien der
Totenseelen (tama mukae, shoryo mukae). Die frither in manchen Orten von der Ge-
meinde am Dorfrand, an einem freien Platz oder als Eckfeuer (kadobi) an einer Stra-
Benecke oder Wegkreuzung errichteten offentlichen Willkommensfeuer sind inzwi-
schen allerdings fast vollig ausgestorben.

Das Bon-Fest ist in Japan kein gesetzlicher Feiertag, doch die meisten Japaner nehmen
sich drei Tage Urlaub, um es in ihrem Heimatort mit der Familie zu feiern. Nachdem
man dort im besten Raum (zashiki) des Hauses einen mit Bildern der Verstorbenen,
Laternen und Opfergaben geschmiickten Bon-Altar aufgebaut hat, zichen einige riisti-
ge Familienmitglieder mit den Laternen zum nahegelegenen Berg, Flussufer, Meeres-
strand oder zum Familiengrab auf dem Friedhof, um dort (der Glaube, wo sie ankom-
men, variiert von Ort zu Ort) die aus dem Totenreich zu Besuch kommenden Seelen
abzuholen und nach Hause zu geleiten. Dazu entziindet man die Laternen, bittet die

12/2025



28

Seelen, ehrerbietig darin Platz zu nehmen, und trigt sie dann gut gelaunt unter oft mun-
teren Plaudereien nach Hause. Am Willkommensfeuer vorbei trigt man die Laternen
mit den Seelen vorsichtig die Stufen in das Haus hinauf und iibertrégt sie auf den Bon-
Altar. Von ihrem Sitz in der brennenden Laterne bzw. im Feuer der Laternenkerze
konnen die Totenseelen nun bis zum Abschied am Abend des 15. oder am Morgen des
16. allen Gesprachen zwischen den Familienmitgliedern und zu Besuch kommenden
Freunden und Verwandten folgen, die sich oft heiter bis in die Nacht hinziehen. Dabei
erfahrt die Totenseele alles, was ihre Familie seit dem letzten Bon-Fest erlebt hat und
auch welche Erinnerungen die Lebenden an sie haben.

Am Abend des 15. oder am Morgen des 16. verabschiedet man die Totenseelen der Fa-
milie wieder und gibt ihnen hdufig Reiseproviant (Nahrungs- und Trankopfer) mit auf
ihren Riickweg ins Totenreich. Weit verbreitet ist auch der Brauch, die Totenseelen in
brennenden, auf Brettchen gesetzte Laternen (t0ro nagashi) einen Fluss hinunter oder
im Meer ins Totenreich oder Paradies davontreiben zu lassen. An einigen Orten werden
heute noch im Freien grofie 6ffentliche Geleitfeuer (okuri bi) zur Verabschiedung der
Totenseelen ins Totenreich entziindet. Ein besonders spektakulédres Geleitfeuer findet
nach Einsetzen der Dunkelheit am 16. August ab 20 Uhr in Kyoto statt. Dabei werden
fiir 30 Minuten fast alle Lichter der Stadt geloscht und dann rasch nacheinander auf
funf Berghidngen rings um die Stadt grofle, offene Feuer in Gestalt von chinesischen
Schriftzeichen (daimonji) entzlindet. Frither hat man bei den 6ffentlichen Geleitfeuern
oft auch tliberfliissig gewordenes Festzubehor verbrannt.

Sehenswert ist auch das Wegsenden der Toten-
seelen in einem Seelenschiff (shoryo bune, o-
shoro bune). Diese reich mit Opfergaben und
den brennenden Laternen mehrerer Totenseelen
beladenen, bis zu 8 m langen, aus Bambus und
Stroh gebauten Schiffe 1dsst man den Fluss hin-
unter oder vom Meeresstrand aus (mancherorts
brennend) in Richtung Totenreich oder Para-
dies wegtreiben. Der rituellen Reinigung, dem
Schutz der Gemeinde vor Krankheit und ande-
rem Unheil durch Feuer, Funken und Rauch
und, einer Theorie zufolge, auch der Besénfti-
gung einer erziirnten Totenseele dient das Tra-
gen sieben grofer, 500 kg schwerer, aus Stroh
und Bambus hergestellter walzenférmiger
brennender Fackeln mit 2 m Durchmesser,
durch je 40 Manner beim Horanya-Fest im Hi-
gashi bojo-Viertel von Kashihara (Prifektur
Nara) am 15. August.

Abb. 15: Beim Horanya-Fest ziehen zylindri-

sche Riesenfackeln durch Kashihara

OAG Notizen



29

Ein anderer traditioneller Sommerbrauch zur Vertreibung von Unheil ist der heute
noch in einigen Dorfern im Juni oder Juli durchgefiihrte Umzug durch die Felder, bei
dem man unter lautem Rufen und Trommeln brennende Fackeln schwenkt, um so die
Feldfrucht schiadigende Vogel und Insekten sowie bose Geister, Racheseelen und ande-
res Unheil zu vertreiben.

Im Folgenden wird die Bedeutung und der Ablauf von drei beriihmten Feuerfesten
néher dargestellt.

Die Teufelsnacht in Kurume — Eines der drei sehenswertesten Feuerfeste Japans ist
die Teufelsnacht (oniyo) im Tamatare-Schrein der Stadt Kurume (Préfektur Fukuoka).
Das bis 1954 am 7.1. nach dem Mondsonnenkalender und seitdem jedes Jahr am 7. Ja-
nuar gefeierte Fest soll an den 7.1. des Jahres 368 erinnern. An diesem Tag gelang es
dem von dem halbmythischen Kaiser Nintoku nach Nord-Kytishti entsandten General
To no Otodo, eine dort schon ldnger ihr Unwesen treibende Verbrecherbande nachts
bei Fackellicht aufzustébern und ihrem Anfiihrer den Kopfabzuschlagen. T6 no Otodo
(alias Tamatare), der mit seinem Sieg Frieden und Wohlstand in der Region wiederher-
gestellt hatte, wurde nach seinem Tod von der dankbaren Bevdlkerung als regionale
Schutzgottheit Tamatare verehrt. Der Anfiihrer der Bande mutierte nach seiner Ent-
hauptung zum Teufel (j. oni). Japanische Teufel sind jedoch durchweg ambivalenter
Natur. Sie haben eine ddmonische, aber auch eine freundliche Seite. So konnte aus dem
gekopften Verbrecher im Laufe der Jahrhunderte die Schutz gewéhrende Teufelsgott-
heit Kimen Sonshin werden.

Die Teufelsnacht ist der Hohepunkt und das Ende der von der Silvesternacht bis zum
7. Januar durchgefiihrten Neujahrsrituale, bei denen im Schrein tédglich fiir Gliick und
Gesundheit im Neuen Jahr gebetet wird. Die Teufelsnacht gehdrt zu dem in ganz Ja-
pan bis heute weit verbreiteten neujihrlichen, exorzistischen Ubelvertreiben (tsuina).
Bis in die 1870er Jahre war allen Ortsfremden der Besuch der Rituale der Teufelsnacht
strengstens verboten. Die Meiji-Regierung bemiihte sich ab 1868 zwar, derartige, als
einem modernen Staat nicht angemessen empfundene, xenophobe Verhaltensweisen
von Japanern gegeniiber anderen Japanern zu untersagen, doch die Offnung des Festes
erfolgte letztlich erst nach 1945. Noch bei meinem Besuch, am 4. und 7. Januar 1975,
standen einige der auf dem Fest eine aktive Rolle spielenden Médnner dem Besuch von
Ortsfremden (yosomono) feindselig gegeniiber und versuchten, sie — nur teilweise er-
folglos — rabiat vom Festgeschehen wegzuschubsen. Das half aber nicht. Die liberale-
ren Aktiven setzten sich durch und die Zahl der, 1975, fast nur lokalen 5.000 Zuschauer
wuchs durch den Zustrom vieler Ortsfremder bis 1989 auf 15.000 Besucher aus dem
ganzen Land an. Die Teufelsnacht hatte sich zu einem wahren Besuchermagnet ent-
wickelt und wurde 1994 zum Nationalen Wichtigen Immateriellen Volkskulturschatz
(kuni no jityo mukei minzoku bunkazai) ernannt.

12/2025



30

Der Tamatare-Schrein wurde 673 erbaut, doch schon 814 wurde auf seinem Geldn-
de der Daizen-ji errichtet, in dem mehrere buddhistische Mdnche tétig waren. Aus
dem Schrein war damit ein Schreintempel geworden, der im Laufe der Jahrhunderte
mehrmals abbrannte, aber immer wieder neu aufgebaut wurde. 1868 wurde der Tem-
pel Daizen-ji aufgeldst, doch der 1952 in den hohen Rang eines Jingii erhobene, jetzt
Tamataregt genannte, Tamatare-Schrein hat einige der alten Tempelgebdude umfunk-
tioniert und nutzt sie bis heute. So wurde aus der alten Amida-Halle die Teufels-Halle
(onido). Der Name Tamatare des Schreins geht auf den nach seinem Tod als Schutzgott-
heit Tamatare verehrten T6 no Otodo zuriick.

Die Neujahrsrituale beginnen damit, dass ein Priester am Silvesterabend in der
Haupthalle des Schreins mit aus einem Feuerstein geschlagenen Funken ein reines,
neues, Teufelsfeuer (onibi) genanntes Feuer fiir das neue Jahr erzeugt, das er auf eine
Laterne iibertrdgt. Im darauffolgenden Ritual der tonenden Bogensehne (meigen) rei-
nigt er dann Vertreter der Schreingemeinde (ujiko), der Teufelsversammlung (oni’e),
des Vereins zur Pflege der Teufelsnacht (oniyo hozonkai) sowie die in der Nacht be-
nutzten Gerdte dreimal rituell, indem er einen Bogen nach oben, nach unten und dann
nach vorne richtet, wobei er die Bogensehne stark spannt und dann iiber den K&pfen
bzw. Geriten laut tonend zuriickschnappen ldsst. Auf die um 23 Uhr beginnende Sil-
vesterfeier (joyasai) im Schrein folgt die Neujahrsfeier (saitansai), die sich bis in den
Neujahrsmorgen hinzieht. Ab 11 Uhr werden im Schreingeldnde im Freien Lowentidnze
(shishimai) aufgefiihrt, bei denen man seinen Kopf oder den seiner Kinder in das weit
geoffnete Maul der Léwenmaske legen kann, um so im neuen Jahr vor Krankheiten
gefeit zu sein. Von der Silvesternacht bis zur Teufelsnacht miissen die am Fest beteilig-
ten Priester (frither auch die Laien-Kultfunktionire) enthaltsam leben, d.h. sie diirfen
kein Fleisch verzehren und keinen Geschlechtsverkehr ausiiben. Sie wachen iiber das
Teufelsfeuer und beten in der Teufelsversammlung tdglich um Frieden im Land, Ge-
deihen der Fiinf Feldfriichte (gokoku), Wohlergehen der Familie und Freibleiben von
jeglichem Unheil. (Das 712 erschienene Kojiki nennt in der Mythe der Ermordung der
Nahrungsgdttin Ogetsuhime die Fiinf Kérnerfriichte Reis, Hirse, Gerste, azuki- und
Sojabohne. Fiir ihr Gedeihen und fiir den Frieden im Land wird heute noch tiglich in
allen Shinto-Gottesdiensten, zu Beginn fast aller nicht rein touristischen Feste (matsu-
ri) sowie z.B. bei allen in Schreinen veranstalteten Ringkdmpfen des Laien-Sumd und
sogar bei der Ringweihe vor Beginn der Turniere des professionellen Sumd gebetet.)
Die Teufelsversammlungen enden am 7. Januar mit dem Ubelvertreiben (tsuina) in der
Teufelsnacht.

Am 2. Januar werden in jedem der sechs am Fest teilnehmenden Stadtviertel das rund
8 m lange Zugseil (shiri hiki tsuna) fiir das hintere Ende der Riesenfackel sowie 21
aus zusammengebundenen Holzstreifen verfertigte Handfackeln hergestellt. Nach ei-
ner kurzen religidsen Zeremonie, bei der ein Priester des Schreins die Gottheiten um
die Sicherheit aller Teilnehmer in der Teufelsnacht bittet, werden die Zugseile in den

OAG Notizen



31

Schrein gebracht und dort bis zum 7. Januar aufbewahrt. Am 3. Januar wird das fiir
die Herstellung der Riesenfackeln (otaimatsu) bendtigte Material im Schreingelin-
de bereitgelegt. In der Haupthalle werden unterdessen die Zugseile von einem Pries-
ter mit dem Reinigungsstab rituell gereinigt. AnschlieBend stellt man dort die aus lan-
gen Holzspédnen zusammengesetzte dicke Fackel fiir das Teufelsfeuer her. Am 4. Januar
stellen die Ménner —jedes Stadtviertel fiir sich — aus den am Vortag im Freien bereitge-
legten Materialien die 13 m lange Riesenfackel her, die sie in der Teufelsnacht tragen
werden. Den Kern (das Herz, shin) der Fackel bilden drei ca. 20 cm dicke Stangen méoso
dake-Bambus. Um diesen ,,Herzpfeiler” herum werden 20 Stangen sasadake-Bambus
gebunden und als AuBBenverkleidung werden zur Verschonerung dariiber noch 19 diin-
ne (,,nur ein nigiri dicke*) Stangen von ,,Zierbambus* (keshodake) genanntem madake-
Bambus befestigt. Das Ganze wird von 365 Strohseilen zusammengehalten. Aus dem
Hinterende der Riesenfackel ragen die Enden der drei mésodake-Bambusstangen her-
aus. An diesen wird das Zugseil befestigt, mit dem die Riesenfackel bei ihrem nécht-
lichen Zug durch das Schreingeldnde in die gewiinschte Richtung gezerrt wird. In das
Kopfende (Vorderende) der Riesenfackel, an dem auf dem Fest das Feuer entziindet
wird, steckt man mehrere trockene, leicht entflammbare Zedernzweige. Nach der Fer-
tigstellung wird das Kopfende der einen Durchmesser von 1 m bis 1,20 m aufweisenden
Fackel mit 10 bis 20 Eichenstangen (karimata) angehoben, die an ihrem Oberende ge-
gabelt sind, damit sie nicht von dem Fackelkdrper abrutschen. Auf diesen Stangen ruht
der Kopf der 1,2 Tonnen schweren Fackel 3—4 m iiber der Erde. Das Hinterende der Fa-
ckel liegt auf der Erde.

Nach einem Ruhetag werden am 6. Januar als Opfergaben sechs grofie, runde Reisku-
chen (kagami mochi) gestampft und im unebenen Flussbett des am Schrein vorbeiflie-
Benden Arare-Flusses steckt man im knie- bis hiifttiefen Wasser aus vier mit einem
diinnen Bannseil verbundenen Stangen von sasadake einen kleinen Platz (shio’i ba)
fiir die kultische Waschung ab. Am Abend halten die Priester, Kultfunktionire und Fa-
ckeltrager eine letzte Besprechung im Schreinbiiro ab. Dann werden die Kdpfe der Rie-
senfackeln mit Plastikplanen abgedeckt, um sie vor dem fiir die Nacht angekiindigten
Regen zu schiitzen.

Am 7. Januar, am Morgen des Festtages, statten die Hauptverantwortlichen des Fes-
tes sich einander kurze, offizielle Besuche ab. Dann begeben sie sich zu einem Emp-
fang aller Verantwortlichen in die Haupthalle des Schreins. Nachdem sie sich mit Neu-
jahrshéppchen gestédrkt haben, nehmen sie an einem Gottesdienst zu Ehren der in der
Teufelsnacht als Hauptgottheit verehrten, in einer Maske anwesenden Teufelsgottheit
(kimen sonshin) und danach an einem rituellen Reissden (tanemaki shinji) teil. Die-
se beiden Rituale erdftnen die Feierlichkeiten der Teufelsnacht! In einer kleinen Pro-
zession (togyo) wird die Teufelsmaske mit der in ihr sitzenden Gottheit dann von der
Gotterhalle (shinden) in die Teufelshalle (onido) transferiert. An der Spitze der Pro-
zession geht ein als Laienpriester gekleideter Fackeltriger (akashikei), der aus einem

12/2025



32

kleinen Zuber Salz auf den Weg streut, um ihn zu reinigen. Ein weiterer Fackeltrager
hilt die Teufelsmaske in seinen Handen. Er trdgt eine Schutzmaske vor dem Mund, um
die Gottheit nicht mit seinem Atem zu verunreinigen. Nach einem vor der Teufelsmas-
ke abgehaltenen kurzen Gottesdienst bleibt der Trager der Maske bis zum Abend als
Ehrenwache bei ihr in der Teufelshalle zuriick. Die {ibrigen Prozessionsteilnehmer be-
geben sich wieder zum Schreinbiiro und nehmen dort ein symbolisches Mahl mit der
Gottheit (naorai) ein. Dann herrscht eine Weile Ruhe im Schrein, bis man gegen 19 Uhr
die lauten hoissa hoissa- und vereinzelt auch wasshoi wasshoi-Rufe der jungen Manner
(wakashii) der Schreingemeinde hort, die mit brennenden Fackeln und Lampions in der
Dunkelheit und bei kaltem Regen aus ihren Vierteln zum hinter dem Schrein gelegenen
Tamatare-Park gelaufen kommen. Sie tragen einen weilen Lendenschurz, Strohsan-
dalen, schwarze oder weifle tabi-Socken und zum Teil eine weile Bauchbinde und ein
Stirnband. Auch einige kleine Jungen sind an der Hand ihrer Viter oder GrofBviter da-
bei. Zum Gliick haben ihre Eltern ihnen angesichts des kalten Regens warme Unterwé-
sche iiber ihren stolz als Zeichen ihrer Ménnlichkeit getragenen Lendenschurz gezo-
gen. Die halbnackten Ménner, die ich in der Folge alle Fackeltrager nenne, warmen sich
mittlerweile im Park an offenen Feuern und mitgebrachtem Reiswein.

Im Schreingelédnde dréngen sich 5.000 Zuschauer, als ein Priester um 20 Uhr mit einem
Schlag auf die grofle Schreintrommel das Signal zum Beginn des Hauptteils des Festes
gibt. Daraufhin begeben sich 23 éltere Kultfunktiondre im Lendenschurz, mit bren-
nenden Fackeln bzw. Laternen und einem an zwei Tragstangen hdngenden groflen, mit
einem Bannseil umwundenen Holzzuber zu dem im nahen Arare-Fluss geschaffenen
Reinigungsplatz. Dort unterziehen sie sich im Fluss bei der shio’i kumi genannten Ze-
remonie einer kultischen Waschung (misogi) und fiillen den Zuber mit reinem Wasser.
Dann bringen sie ihn, sich mithsam einen Weg durch die Zuschauer bahnend, als Op-
fergabe in die Gotterhalle. Dort nehmen sie jetzt an einem Gottesdienst zu Ehren der
in der Teufelsmaske anwesenden Gottheit teil. Wahrend sie mit Beten beschéftigt sind,
laufen nach und nach 400 Fackeltriager in kleinen Trupps von je fiinf Mann unter leb-
haftem Schwenken ihrer brennenden Fackeln und Lampions zum Reinigungsplatz, um
sich dortim shio’i kaki-Ritual ihrer kultischen Waschung zu unterziehen. Blaugefroren
und zdhneklappernd laufen sie dann, um warm zu werden, blitzschnell zur Haupthal-
le zuriick und zweimal zwischen der Haupthalle und dem groflen zweistockigen hol-
zernen Turmtor (romon) hin und her. Sobald sich alle Trupps gottgefélliger kultischer
Reinheit erfreuen, werden dann um 20.58 Uhr, auf ein Signal vom Glockenturm, alle
Lichter im Schreingeldnde geldscht. Das ist das Zeichen fiir die Fackeltréger, unter lau-
ten hoissa hoissa-Rufen vor die Haupthalle zu laufen, wo sie als kleine symbolische
Mahlzeit (naorai) mit der Gottheit einen Schluck Reiswein zu sich nehmen, bevor sie
sich zu ihrer jeweiligen Riesenfackel begeben.

Vor den sechs Riesenfackeln warten dann die sechs, je 16-30 Mann starken Fackeltra-
ger-Teams auf das Erscheinen des Teufelsfeuers. Die von einem jungen Mann getrage-
ne Fackel mit dem Teufelsfeuer, in der man die Gottheit anwesend glaubt, verldsst um

OAG Notizen



33

21.20 Uhr die Gétterhalle. Er trigt sie hoch erhoben, so dass alle Zuschauer den Vor-
beizug der Gottheit gut sehen kdnnen. Mit diesem Feuer wird erst das Kopfende der
prestigetrachtigen ersten und dann in rascher Folge auch die der iibrigen fiinf neben-
einander aufgereihten Riesenfackeln angeziindet. Bei jeder Riesenfackel klettert ein
Mann auf den Fackelkérper und lockert die Seile am Kopf ein wenig, damit das Feuer
mehr Luft erhilt. Die Flammen lodern bald fiinf und mehr Meter hoch und erhellen die
in den néchtlichen Himmel aufsteigenden dichten Rauchwolken mit ihrem rétlichen
Licht. Fiir die Fackeltrdger wird es rasch sehr heifl und obwohl sie von Gliick und Ge-
sundheit bringenden Funken und abspringenden Bambusstiickchen versengt werden,
facheln sie die Flammen mit Zweigen des von den japanischen Gottheiten geschétzten
immergriinen sakaki weiter an. In der guten alten Zeit soll es vorgekommen sein, dass
ein Fackeltrdger, dem das von ihm getragene Teufelsfeuer im Regen erlosch, bevor er
die Riesenfackel anziinden konnte, von den empoérten und entsetzten Gemeindemit-
gliedern totgeschlagen wurde, weil das ein extrem boses Omen darstellte, das die Ge-
sundheit der ganzen Gemeinde im neuen Jahr gefdhrdete.

Abb. 16: Fackeltrdger erklimmt die Riesenfackel und lockert an ihrem Kopfende die Seile,
damit das Feuer mehr Luft hdlt

Um 21.35 findet vor den brennenden Riesenfackeln auf einer niedrigen Biihne das
,hoko totta, men totta, sora nuida* (,,wir haben die Hellebarde entrissen, wir haben
die Maske vom Gesicht gerissen und wir haben sie (unsere Schwerter) gezogen®)-
Ritual statt, das auf den Ursprung des Festes verweisen soll. Bei diesem (1975) nur
fiir sehr wenige Zuschauer sichtbaren altertiimlichen Ritual kdmpfen zwei Ménner,

12/2025



34

die eine griinblaue (aoi) bzw. rote Maske tragen, zwei junge Minner im Lenden-
schurz sowie zwei Ménner, die zu ihrem Lendenschurz eine kurze Jacke tragen und
eine Hellebarde halten. Wer davon die Rebellen und wer den die Rebellen besiegenden
T6 no Otodo (Tamatare) und seine Soldaten darstellt, und ob die mit ihrer langen Nase
wie eine Tengu-Maske aussehende Maske eine solche oder doch die Maske eines lang-
nasigen Teufels darstellt, war auf meine Fragen hin selbst bei den Priestern und Akti-
ven umstritten. Vermutlich sind im Lauf der Zeit wichtige Teile des Rituals verloren
gegangen. Einig ist man sich immerhin, dass in dem Ritual das Gute {iber das Bose
siegt. Als es um 21.45 Uhr endet, sind alle Fackeltrager, Feuerwehrleute, Polizisten und
Helfer bereit fiir den Hohepunkt der Teufelsnacht: den Zug der sechs hell lodernden
Riesenfackeln durch das vollkommen abgedunkelte Schreingelédnde. Die Fackeltriger
iberpriifen ein letztes Mal die Stabilitét ihrer Eichenstangen und Zugseile. Pro Riesen-
fackel stiitzen 1620 Ménner den Kopf der Fackel. 10-20 weitere haben die Aufgabe,
den Fackelkorper mit Hilfe der an seinem Hinterende angebrachten Zugseile in die ge-
wiinschte Richtung zu zerren und zu verhindern, dass festbegeisterte leichtsinnige Zu-
schauer der Fackel an den Seiten zu nah kommen. Polizei und Feuerwehr machen den
Fackeln den Weg frei und driicken die Zuschauer, die, in dem Bemiihen von den Gliick
und Gesundheit verheilenden Funken und von den von der Fackel abplatzenden glii-
henden Bambussplittern getroffen zu werden, hartnéckig nach vorn drédngen oder nach
vorn geschoben werden, ebenso energisch zuriick.

Abb. 17: Das Tragen der sechs Riesenfackeln iiber das Schreingeldnde markiert den Hohepunkt

der Teufelsnacht in Kurume

OAG Notizen



35

Um Punkt 22 Uhr setzt plotzlich ein unkontrolliertes wildes Schlagen auf die Schrein-
trommel ein und die Glocke des ehemaligen Tempels Daizen-ji ertont. Auf dieses Sig-
nal hin stemmen die Fackeltrdger mit ihren Eichenstangen den Kopf ihrer Fackel hoch
und machen sich mit lauten hoissa hoissa-Rufen auf den Zug durch das Schreingeldn-
de. Unterstiitzt durch entsprechende Gebete aller gldubigen Anwesenden will man mit
dem Feuer der Fackeln auch noch die letzten, von dem Larm bisher unbeeindruckten,
renitenten Teufel aus dem Schreingeldnde und der Stadt vertreiben. In sicherem Ab-
stand voneinander ziehen die Riesenfackeln siebenmal langsam im Uhrzeigersinn um
die Teufels- und die Haupthalle. Nach ihrem etwa eine Stunde dauernden Zug durch die
von Polizei und Feuerwehr wachsam bedugten Zuschauer fiihren die Fackeltréger der
Riesenfackeln Nr. 2 bis 6 dann das rituelle Loschen des Feuers (hitori) ihrer Fackeln
durch. Dabei entziinden sie zwei 5 m lange Handfackeln am brennenden Kopf der Rie-
senfackel und ersticken das ibernommene Feuer dann, indem sie den Kopf der Hand-
fackeln in den Erdboden driicken, bis es erlischt. Im Westen des Schreingelidndes lésst
man die auf dem Boden liegenden Riesenfackeln eine Weile dort ausbrennen, ehe man
die letzte Glut mit Wasser 19scht.

Abb. 18: Fiinfder sechs Riesenfackeln vor ihrem Umzug iiber das Schreingeldnde

Eine privilegierte Stellung nimmt die Riesenfackel Nr. 1 (ichiban taimatsu) ein. Nach-
dem sie im Osten der Teufelshalle das Feuerloschritual vollzogen haben, ziehen ihre
Fackeltrdger mit ihr durch den hélzernen Sémon-Torbau — sehr schnell, damit er nicht
Feuer fangt — und dann gemaéchlich durch zwei Schreintore (torii) zum Arare-Fluss.

12/2025



36

Dort lassen sie die brennende Riesenfackel auf dem Uferdamm nahe dem Reinigungs-
platz zu Boden sinken und l8schen sie in einer kultischen Waschung (ichiban taimatsu
no shio’i kaki) mit aus dem Fluss geschopftem reinen Wasser. Der Zug durch den Tor-
bau ist der gefdhrlichste Moment des Festes. Das groBte Tor des Schreins, das wertvolle
holzerne zweistockige Turmtor (romon) ist bei dieser Aktion schon einmal in Flammen
aufgegangen. Einige Aktive versicherten mir jedoch am Ende des Festes grinsend, dass
seit dieser Brandkatastrophe immer einige Feuerwehrméanner, mit Loschgerit im Tor-
bau versteckt, wachsam dem Durchzug der Riesenfackel entgegensehen. Wéhrend die
Riesenfackeln Nr. 2 bis 6 im Westen nacheinander langsam erléschen und Fackel Nr. 1
in Richtung Reinigungsplatz unterwegs ist, kommt es bei der nun in volliger Dunkel-
heit liegenden Teufelshalle, von den Zuschauern ungesehen, zum Teufelsritual (oni
shinji).

Bei diesem Ritual erscheint ein im Gesicht eine Teufelsmaske tragender Teufel, der
sich bis dahin versteckt gehalten hat. Er kriecht unter die Veranda der Teufelshalle, die
wie alle traditionellen Bauten Japans erhoht auf Holzpfeilern ruht, und umrundet sie
siebeneinhalbmal. Dabei umgeben ihn auf allen Seiten mehrere Jungen und Ménner,
um ihn vor den mdglichen neugierigen Blicken Auflenstehender abzuschirmen. Die
Jungen tragen als Teufelshelfer warme Winterkleidung und eine aus Hanf hergestellte
Art kraushaarig wirkender roter Periicke (shaguma) oder Kapuze und verursachen ei-
nen Hollenldrm, indem sie mit Stocken laut an die Pfeiler und Wénde der Teufelshalle
schlagen. Sobald Riesenfackel Nr. 1, die mit ihrem Feuer den Weg zum Reinigungs-
platz am Fluss von allen Ddmonen und sonstigen Unreinheiten freigerdumt hat, erlo-
schen ist, macht sich der als Schutzgottheit angesehene Teufel mit seinen Leibwéchtern
im Schutz der Dunkelheit auf den Weg durch das Turmtor zum Reinigungsplatz. Dort
nimmt er jetzt ungestort, nackt, selbst eine griindliche kultische Waschung vor. Mit die-
ser reinigt und starkt er nicht nur sich selbst, sondern wéscht zugleich auch alle Sorgen
und Krankheiten der Gemeindemitglieder von sich ab, die er zuvor als eine Art Siin-
denbock auf sich geladen hat. Dann zieht er sich wieder an und begibt sich mit seiner
Begleitung zur Gétterhalle (shinden) des Schreins. Sobald man ihm auf sein Klopfen
hin die Tiir ge6ffnet hat, springt er in die Halle, worauf im Schreingeldnde schlagartig
wieder alle Lichter angehen und nach und nach auch alle Handfackeln geloscht werden.
Mit den 7, 5 und 3 Schldgen der ,,alles Unheil vertreibenden Glocke* (yaku gane) um
23.35 Uhr endet das Fest und alle ziehen im Nieselregen zufrieden nach Hause.

Der Tamataregii-Schrein ist vom Bahnhof Daizen-ji der Omuta-Linie der Nishitetsu-
Eisenbahn in einem fiinfminiitigen FuBlweg zu erreichen.

Die néchste Teufelsnacht (oniyo) in Kurume findet am 7. Januar 2026 statt.

Auf der Webseite des Schreins gibt es eine kurze Dokumentation mit Abbildungen des
Festes. P>tamataregu.or. jp/oniyo

OAG Notizen



37

Das Soga don-Schirmeverbrennen in Kagoshima — Das Soga don-Schirmeverbren-
nen (Soga don no kasayaki) ist ein Feuerfest, bei dem Feuer und Wasser eng mitei-
nander verbunden sind. Das Schirmeverbrennen wird jedes Jahr an einem Abend in
der zweiten Julihdlfte unter der Takami-Briicke am linken Ufer des Kotsuki-Flusses
in der Stadt Kagoshima veranstaltet. Bis 1872 wurde das Fest am 28.5. nach dem al-
ten Mondsonnenkalender gefeiert, weil die Briider Soga, d.h. die Herren (don im Sa-
tsuma-Dialekt) Soga Gord und Soga Jird am Abend dieses Tages, im Jahr 1193, den
Kudo Suke-tsune toteten, um den Tod ihres durch dessen Hand umgekommenen
Vaters zu rdchen. Bei meinem Besuch des Festes, am Samstag, den 20. Juli 1974, sa-
hen tiber 5.000 Zuschauer von der Briicke bzw. von der hohen Uferbdschung aus dem
Treiben zu. Schon am Vormittag haben Médnner vom ,,Verein zur Erhaltung der drei
groBlen Feste Kagoshimas® (Kagoshima sandai gydji hozonkai) nahe der Briicke an
einer Stelle, wo die Béschung am Fluss flach auslduft, auf dem Ufersand ein 6 m ho-
hes, nach oben spitz zulaufendes, ,,Festung® (daiba) genanntes Bambusgestell erich-
tet. Diese Festung haben sie dann am Nachmittag von der Basis bis zur Spitze mit 120
Olpapier-Schirmen behiingt. Bis 1973 hat man fiir das Fest immer genug ausrangierte,
mit Olpapier bespannte japanische Schirme (wagasa) einsammeln kénnen. Da dieser
Schirmtyp aber nach 1945 rasch von den neuen stoffbespannten Schirmen westlicher
Machart verdrdangt wurde, konnte man, 1974, in der ganzen Préfektur nur noch 120
Schirme des alten Typs auftreiben. Man hat daher erstmals in der Geschichte des Festes
zusitzlich 127 in China hergestellte Olpapierschirme (bangasa) gekauft, die sogar bes-
ser brennen, da ihr Olpapier dicker als das der japanischen Schirme ist.

Die ersten Zuschauer sind schon gegen 19 Uhr eingetroffen, um sich einen Platz mit
freiem Blick auf das Geschehen am Flussufer zu sichern. Gegen 19.30 Uhr — mittler-
weile ist es dunkel — erscheinen in Kendo-Kleidung jugendliche Schwertkdmpfer der
Kendo-Abteilung der Konan-Mittelschule und des Satsuma Shintokan und fiithren mit
ihren Trainern vor der ,,Festung* traditionelle Schwertkiinste und -tdnze (tsurugimai)
des alten Satsuma-Lehens in Siid-Kytsht vor. Dabei stoflen sie laute Kampfschreie
(kiai) aus und singen zur Freude der lokalpatriotisch gesinnten Zuschauer das in der
ganzen Prifektur Kagoshima bekannte, die Kriegertugenden der Briider Soga preisen-
de Lied der Briider Soga (Soga kyodai no uta). Nach ihrer Vorfiihrung treten zwei nur
mit einem weillen Lendenschurz und Stirnband bekleidete Teenager auf, die jeder eine
brennende Fackel in der Hand halten. Sie verkdrpern die historischen Briider Soga in
der Nacht, in der sie ihren Vater rachten, und fithren unter lautem Singen des Liedes der
Briider Soga vor der ,,Festung® einen kriegerischen Tanz auf. Nach ihrem mit lautem
Beifall bedachten Auftritt erscheinen dann mehrere einen weiflen Lendenschurz tra-
gende und eine brennende Fackel in der Hand haltende Jungen und singen mehrmals,
die Festung umkreisend ebenfalls das Lied der Briider Soga. Einige von ihnen steigen
in das fast trockene Flussbett, toben ein wenig herum und bespritzen sich gegenseitig
mit Wasser. Kaum haben sie das Flussbett wieder verlassen und sich in den Hinter-
grund zuriickgezogen, erscheinen mehrere Fackeln tragende, das Soga-Lied singende

12/2025



38

Teenager und Trainer, die auch nur mit einem weilen Lendenschurz und Stirnband be-
kleidet sind und keinerlei FuSbekleidung tragen. Sie sind das singende Ehrengeleit fiir
zwei am Schluss folgende Ménner in klassischer hofischer Kriegerkleidung mit Lack-
hut und ziehen mit diesen mehrmals singend um die ,,Festung®. Dann springen die bei-
den Krieger plotzlich vor und entziinden mit ihren brennenden Fackeln die auflen voll-
komen mit Olpapier-Schirmen verkleidete ,,Festung®.

L = -t
Abb 19: Zwei als die beiden Soga-Briider verkleidete junge Mdnner ziinden beim

Soga-don-Schirmeverbrennen in Kagoshima die Olpapierschirme an

Diese steht im Nu von
der Basis bis zur Spitze
in Flammen und brennt
unter dem lauten Knal-
len explosiv abplatzen-
der brennender Bam-
bussplitter rasch ab. Die
brennende  ,,Festung®
soll den Sieg der Briider

Abb. 20: Zusammenbrechen
der in Flammen stehenden,

aus Olpapier-Schirmen

errichteten Festung

OAG Notizen



39

Soga iiber den Feind ihres Vaters symbolisieren. Obwohl man rasch weitere 127 Schir-
me in das Feuer wirft, bricht die nur aus Bambusstangen und Olpapier-Schirmen er-
richtete ,,Festung™ schon nach 15 Minuten in sich zusammen. Von dem stolzen Bau
bleiben nur noch rauchende Asche und glithende Bambussplitter zuriick, die von den
anwesenden Feuerwehrleuten rasch geléscht werden.

Dem Volkskundler und Heimatforscher Ono Jurd zufolge hat sich das Soga don-Schir-
meverbrennen vermutlich aus einem seit alters in mehreren Weilern der Region gefei-
erten kleinen Feuerfest entwickelt. Fiir dieses Fest haben die Kinder des Ortes Brenn-
holz gesammelt und dieses dann am 28.5. (alter Kalender), in der Zeit also, in der man
in Kagoshima den Reis aus einem Saatbeet in die Reisfelder umpflanzt, in einem gro-
Ben Feuer am Ufer eines nahen Flusses oder Baches verbrannt. Mit diesem Feuer woll-
ten sie die Wassergottheit einladen, feierlich begriilen und darum bitten, dem Weiler
genug Regen fiir die Bewidsserung seiner Reisfelder zu senden. Tatsdchlich leiten die
Bauern fiir ihre Reisfelder heute noch soviel Wasser aus den Wasserldufen ab, dass so-
gar der Kotsuki-Fluss um diese Zeit fast vollkommen trockenfallt. Mit der Bitte um
ausreichend Regen fiir die Bewiésserung ist aber auch die Bitte verbunden, dass der
Gott ihnen nicht zuviel Regen senden mdge, damit ihr Weiler und seine Felder nicht
durch Hochwasser beschiadigt werden. Hochwasser- und Sturmschéden sind in der Re-
gion Kagoshima an der Tagesordnung. Die Priafektur Kagoshima wird namlich jedes
Jahr von mehreren Taifunen direkt getroffen, die oft grolen Schaden anrichten. Die das
Feuer schiirenden Jungen wurden als Boten der Wassergottheit bzw. als ihre Stellver-
treter oder mancherorts wiahrend des Festes sogar als ihre Verkorperung angesehen.

Nach dem 14. Jh. nahm dieses Feuerfest zu Ehren der Wassergottheit zusétzlich noch
den Charakter eines Festes zur Besdnftigung der Racheseelen der Briider Soga an. Der
Glaube an die Racheseelen (goryo) der eines ungerechten und allzu frithen Todes Ge-
storbenen ist in Japan weit verbreitet. Da sie nach dem Tod oft lange auf der Erde her-
umirren, ohne Frieden zu finden, kdnnen sie Unheil iiber die Lebenden bringen, wenn
man sie nicht besénftigt. Da man damals noch keine naturwissenschaftliche Erkla-
rung fiir die vielen Naturkatastrophen hatte, welche die Region regelméBig trafen, kam
der Glaube auf, Hochwasser, Diirre und Taifune wiirden von den mit 20 (Gord) bzw.
22 Jahren (Jurd) allzu jung gestorbenen Soga-Briidern verursacht. Zu der Bitte an die
Wassergottheit trat so auf dem kleinen Fest der Weiler irgendwann nach dem 14. Jh.
noch der Wunsch, die Racheseelen der beiden Briider zu besénftigen. Da man sich von
ihnen Schutz vor Sturm- und Wasserschéden erhoffte, warf man ihnen als Opfergabe
und deutlichen Hinweis auf das, was man sich von ihnen erbat, neben Brennmaterial
auch von den armen Bauern als wertvoll geschitzte, vor Regen Schutz bietende Ol-
schirme ins Feuer.

Wie in den Weilern Satsumas war das Fest auch in Kagoshima, der Residenzstadt die-
ses Lehensfiirstentums, sehr beliebt. Die Schiiler der Stadt wetteiferten schon in der
Tokugawa-Zeit (1603—1867) miteinander, fiir ihre Schule am Ufer des Kotsuki-Flus-

12/2025



40

ses eine fiir Zuschauer gut einsehbare Stelle zu sichern und dort neben Brennholz
moglichst mehr und prichtigere Olschirme als die Schiiler konkurrierender Schulen
zu verbrennen. In dieser Zeit hat das Fest erneut seinen Charakter verdandert, weil die
seit 1602 als Daimy6 (Territorialherrscher) {iber Satsuma herrschenden Shimazu das
beliebte Fest stark forderten und sich seiner als Instrument zur Stabilisierung ihrer
Herrschaft bedienten. Wihrend im iibrigen Japan damals nur knapp 1% der Bevolke-
rung dem Samuraistand angehdrten, waren es in Satsuma rund 27 %, und die Schiiler
Kagoshimas enstammten fast ausnahmslos diesem Stand. Die von der armen Bevol-
kerung Satsumas eingezogenen Steuern konnten so viele Samurai nicht erndhren. Je
nach Distrikt fristeten daher 80—90% der stolzen Krieger ein kiimmerliches Leben von
dem, was sie mit eigenen Hiinden auf ihren kleinen Ackern ernten konnten. Von der
Fiihrungsschicht ihres Standes wurden diese Landsamurai verdchtlich Kartoffelkrie-
ger (kara’imo bushi) genannt. Die Shimazu wurden damals also nicht nur von den ganz
Japan als Lehnsherr kontrollierenden Shogunen des Hauses Tokugawa misstrauisch
bedugt. Thre Herrschaft iiber Satsuma wurde dazu auch noch von der enormen Zahl
ihrer eigenen untererndhrten, unzufriedenen Samurai bedroht. Der enormen Gefahr
innerer Unruhen vor allem durch die heranwachsende kriegeradelige Jugend begeg-
neten sie mit einer Heimat-Erziehung (gojitkyoiku), die an allen Schulen neokonfuzi-
anische und kriegerische Tugenden wie unbedingte Pietdt und Gehorsam gegeniiber
den Eltern (vor allem dem Vater) und Loyalitét zu ihrem Lehnsherrn Shimazu sowie
Kampfbereitschaft, Mut, Geniigsamkeit und Stolz auf ihre Heimat ,,Satsuma‘ predigte.
In dieses Erzichungsprogramm passte das Fest ideal hinein. Statt die Soga, wie bisher,
als potentiell gefdhrliche Racheseelen auf dem Fest zu besédnftigen, feierte man sie nun
als Musterbeispiel des Kriegers. Ihre Pietit, Loyalitit, Genligsamkeit, Klugheit und die
Beharrlichkeit, mit der sie sich auf den Vollzug ihrer Rache vorbereiteten, sowie ihr
Kampfgeist und Heldenmut machten sie zum idealen Vorbild, dem nicht nur die her-
anwachsende kriegeradelige Jugend, sondern alle Schichten der Bevélkerung unab-
héngig von ihrem Alter nacheifern sollten. [hren Vorbildscharakter vor allem fiir die
zum Kampf erzogene Jugend behielten die Briider Soga und ihr Fest durch die von Mi-
litdrs dominierte Gesellschaft der Tokugawa- und Meiji-Zeit bis zur Kapitulation Ja-
pans, 1945, bei.

In den Nachkriegsjahren hat sich das Schirmeverbrennen, das seinen urspriinglich
volksreligiosen Charakter schon wihrend der Modernisierung Japans weitgehend ver-
loren hatte, dann zum vierten Mal gewandelt und wurde zu einem rein weltlichen, al-
lein der Brauchtumspflege dienenden, touristisch vermarkteten Fest, das sich in der
Bevolkerung aber nach wie vor groler Beliebtheit erfreut. AbschlieBend mochte ich
darauf hinweisen, dass die nicht nur in den sozialen Medien verbreitete Behauptung,
das Schirmeverbrennen solle daran erinnern, dass die Briider Soga bei ihrem néchtli-
chen Weg zum Vollzug ihrer Rache Olschirme als Fackeln getragen hitten, nicht zu-
trifft. Die Briider trugen, wie alle Krieger im Einsatz, wenn das notig war, die tiblichen
langbrennenden Kiefernfackeln. Sie hitten sich als Ménner und Krieger geschémt, sich

OAG Notizen



a1

mit den aus ihrer Sicht feminin wirkenden, nicht sturmfesten und obendrein viel zu
schnell abbrennenden Olschirmchen an ihren Feind heranzupirschen. Das #ndert na-
tiirlich nichts daran, dass die an der Bambusfestung angebrachten Schirme auf dem
Fest ein wunderschones Bild abgeben, wenn sie unter lautem Knallen des Bambus ab-
brennen. Im Unterschied zu dem nur regional bekannten Soga don-Schirmeverbren-
nen in der Stadt Kagoshima ist das folgende Feuerfest im Bergdorf Kurama im ganzen
Land berithmt.

Das Feuerfest in Kurama — Das Feuerfest in Kurama (Kurama no himatsuri, %55 o
k450) ist ein frither am 9.9. nach dem Mondsonnenkalender, heute aber jéhrlich am
22. Oktober gefeiertes Fest (reisai) des Yuki-Schreins (Filifi£l) in Kurama im Nor-
den von Kyoto. Dieser Shinto-Schrein liegt unterhalb des berithmten Kurama-Tempels
und wie der Tempel am Hang des Kurama-Berges. Als zwei der drei Hauptgottheiten
des Schreins gelten die Gétter Okuni nushi und Sukuna bikona, von denen man sich
Schutz vor Krankheit und anderem Unheil erhofft. Als sich in der Hauptstadt Heian-
kyd (dem heutigen Kyoto) 938 ein schweres Erdbeben ereignete und es im Jahr dar-
auf erstmals zu einer offenen militdrischen Rebellion gegen die Autoritét des Kaisers
kam, fiihrte das zu Unruhe in der Bevolkerung. Da man damals glaubte, dass ein Ein-
fall von Ddmonen, Rachegeistern und anderem Unheil vor allem von Nord-Nordost her
droht, beschloss der Kaiser, dort den Schutz der Hauptstadt zu verstdrken. Zu diesem
Zweck lieB er Okuni nushi und Sukuna bikona, die spitestens seit dem 8. Jh. am Hof
als Schutzgottheiten verehrt wurden, 940 in einer dreitdgigen feierlichen Prozession in
das im Norden der Hauptstadt gelegene Kurama umziehen. Dort sollten diese beiden
nationalen (=einheimischen) Shinto-Gotter des Yuki-Schreins, zusammen mit den aus
dem Ausland (China, Korea) eingefiihrten Buddhas und buddhistischen Gottheiten des
schon 770 gegriindeten Kurama-Tempels, dafiir sorgen, dass alles von Norden gegen
die Hauptstadt anstiirmende Unheil abgewehrt wurde. Die beiden Gottheiten erfiillten
aber nicht nur diese Aufgabe, sondern sind seit ihrer Ankunft in Kurama neben der al-
teren Schutzgottheit Hassho daimydjin die neuen Schutzgottheiten (ubusuna gami) des
kleinen Bergdorfes. Als Gottheiten des Yuki-Schreines, d.h. eines auf dem Geldnde des
Kurama-Tempels sitzenden Tempelschreins (jisha, chinjusha), werden die beiden kol-
lektiv unter dem Namen Yuki-daimy®djin verehrt. Heute wenden sich die Glaubigen an
sie vor allem mit der Bitte um eine gute eheliche Verbindung, um Kindersegen, um eine
leichte Geburt und um gute Gesundheit.

Wie iiblich bei einem ,,Umzug von Gottheiten in einen neuen Schrein (sengiz) — vor
allem, wenn er, wie dieser, in staatlichem Interesse erfolgte — wird man auf dem Weg
der Prozession vom Kaiserpalast nach Kurama zahlreiche Wegfeuer und Willkom-
mensfeuer (mukaebi) fiir die beiden Gétter entziindet und ihren Weg mit Salz kultisch
gereinigt haben. Natiirlich werden auch das Feuer der Fackeln und die Schwerter so-
wie Pfeil und Bogen der Begleitmannschaft den Weg effektiv gereinigt und alle un-
erwiinschten Ddmonen und rebellisches Gesindel ferngehalten haben. Als die Gotter

12/2025



42

schlieflich am Abend des 3. Tages (am 9.9.940) in Kurama eintrafen, wurden sie von
den dortigen Ménchen und Bewohnern, die sich von ihrem Zuzug u.a. mehr Pilger und
damit mehr Spenden bzw. Einkiinfte versprachen, mit kagaribi-Wachfeuern und bren-
nenden Fackeln freudig willkommen geheiflen und im brandneuen Yuki-Schrein ein-
geschreint. Zur Erinnerung an diese im flackernden Schein zahlloser Fackeln erfolgte
erste, nichtliche Begegnung mit den beiden Gottern und als jédhrlichen Dank fiir den
ihnen von den Gottheiten gewdhrten Schutz haben die Bewohner spéter das heute am
22. Oktober als Fackelfest begangene Feuerfest gegriindet.

Ich habe das Feuerfest in Kurama 1976 und 1998 und zwar beide Male im Anschluss an
das am selben Tag in Kyoto stattfindende ,,Fest der Zeitalter (jidai matsuri) besucht.
Da das Fest der Zeitalter gegen 15 Uhr endet, war beide Male genug Zeit iibrig, um mit
dem Zug nach Kurama zu fahren, sich vor Einbruch der Dunkelheit den kleinen Ort an-
zusehen und den Tag mit dem Besuch des dortigen Feuerfests zu krénen. Ich schildere
das Fest so, wie ich es 1976 erlebt habe, weise aber auf kleine Anderungen hin, die sich
bis 1998 ergeben haben.

Das kleine Bergdorf Kurama mit seinen etwa 150 Haushalten zieht sich oberhalb des
Kurama-Flusses rund 500 m am Hang des Kurama-Berges entlang. Seine hauptséch-
lich von der Arbeit im Bergwald lebenden Bewohner sind in sieben Bruderschaften
(nakama) organisiert. Diese organisieren das Fest und tragen es zu zwei Dritteln fi-
nanziell, was angesichts der schrumpfenden, vergreisenden Bevolkerung ein grof3es
Problem ist. Nur ein Drittel der Festkosten wird durch Spenden, Stiftungen und den
Verkauf von Amuletten gedeckt. Die wichtigsten Amter haben die Minner der Oso-
Bruderschaft inne. Die jeweils fiir ein Jahr ernannten Leiter (t0ban) der Bruderschaften
stellen diesen ihr Haus fiir die Treffen im laufenden Jahr als Herberge (nakama yado)
zur Verfligung und miissen alle fiir die Bewirtung anfallenden Kosten tragen. Schon
Monate vor dem Fest beginnen die Ménner mit dem Sammeln des Materials fiir den
Bau der Fackeln und die Frauen mit der Herstellung oder der Ausbesserung der Fest-
kleidung der Fackeltréger.

Fiir das Fest werden, 1976, Fackeln in drei GroBen hergestellt: 1. Von Kindern (Jun-
gen) getragene, 1-1,20 m lange, leichte kleine Handfackeln (shotaimatsu) mit ca. 10 cm
Durchmesser. 2. Von ménnlichen Teenagern getragene 2—4 m lange mittelgrof3e Fa-
ckeln (chiitaimatsu) von 40—60 cm Durchmesser am oberen Ende. 3. sieben von jungen
Mainnern getragene, bis zu 6 m lange grof3e Fackeln (daitaimatsu), deren Durchmesser
oben 80—100 cm betragen kann. Tatsdchlich waren schon 1976 aus Mangel an Jugendli-
chen und jungen Méannern viele Trager der groflen Fackeln kréftige, bis zu 60 Jahre alte
Minner. Die bis zu 4 m langen mittelgrolen Fackeln werden von einem oder von zwei
Teenagern getragen. Da sie ihre Fackel, oft mit dem brennenden Ende nach hinten wei-
send, aufihrer Schulter tragen, ist immer ein Begleiter dabei, der darauf achtet, dass sie
mit dem hinter ihnen lodernden Fackelfeuer keinen Schaden anrichten bzw., dass der
Brand sofort geldscht wird. Die bis zu 80 kg schweren grof3en Fackeln werden von 2 bis
4 Ménnern getragen.

OAG Notizen



43

Als Kern der Fackeln nimmt man gut getrocknete Azaleen- oder Zypressenzweige
bzw. fiir die groen Fackeln auch lange Brennholzscheite. Die meisten Handfackeln
der Kinder bestehen aus mit Rindenstreifen oder Wisterienranken fest zusammenge-
bundenen kleinen Zweigen. Der aus Zweigen und Feuerholz bestehende Kern der mitt-
leren und groBen Fackeln wird auen mit langen Streifen von Zypressen-Furnierholz
(hinoki no hahen) umgeben, die mit Wisterienranken oder einem anderen Seil fest um-
wickelt werden. Damit das Feuer der Fackel genug Luft bekommt, ldsst man zwischen
den Furnierstreifen etwas Raum. Bei den sieben bis zu 80 kg schweren gro3en Fackeln,
von denen jede eine Bruderschaft repréisentiert, hat man auf dem Fackelkdrper au3en
ein paar Schlaufen angebracht, die das Tragen auf dem engen Prozessionsweg erleich-
tern. Jede der sieben groBlen Fackeln trdgt in der Mitte des Fackelkdrpers einen Ri-
tualstab (gohei), von dem zickzackformige weille Papierstreifen herabhdngen. Dieser
kennzeichnet die Fackel als Gottersitz, von dessen hoher Warte aus die zum Fest einge-
ladenen Gétter dem Geschehen zusehen konnen. Wahrend man 1976 noch rund 250 Fa-
ckeln hergestellt hat, sollen es 1998 schon iiber 400 gewesen sein. Die hohe Zahl erklart
sich z.T. dadurch, dass die kleinen Fackeln sehr rasch abbrennen und wéhrend des Fes-
tes mehrmals durch neue ersetzt werden miissen. Dass die frither manchmal als Mut-
probe und Kraftdemonstration nur von einem Teenager (mittelgrole Fackeln) oder ein
bis zwei Médnnern (grofle Fackeln) getragenen Fackeln, 1998, grundsétzlich von einem
bis zwei Teenagern bzw. vier bis acht Médnnern getragen und diese dabei von aufmerk-
samen Begleitern beobachtet werden, die jederzeit helfend einspringen konnen, hat die
Feuerwehr durchgesetzt, nachdem es durch unvorsichtige Fackelbewegung und Fun-
kenflug im Ort wiederholt zu erheblichem Brandschaden gekommen war.

12/2025



44

Schon lange vor dem Fest wird von den Frauen die Festkleidung ausgebessert oder,
wenn ndtig, neu hergestellt. Fiir die kleine Fackeln tragenden Jungen besteht die Fest-
kleidung aus einem weillen Stirnband, Strohsandalen, tabi-Socken und einem préch-
tigen, bunten Gewand. Dieses Gewand ist jedoch kein, wie es z.T. in den sozialen
Medien heifit, Madchen-Kimono, sondern soll das Gewand eines mannlichen, kleinen
Tempel- oder Hofpagen darstellen.

Sparlicher bekleidet sind die Teenager, die
eine mittelgrofe, und die jungen oder dlteren
Manner, die eine groBle Fackel tragen. An
den Fiilen haben sie Strohsandalen und
schwarze tabi-Socken und an den Waden
schwarze Wickelgamaschen (kyahan maki).
Von ihrem schwarzen Lendenschurz hingen
vorn weille Fransen herab. An ihrem Riicken
ragt {iber ihren nackten Pobacken aus dem
Stoffgiirtel des Schurzes ein Zweig mit Blat-
tern des dem Shintd heiligen immergriinen
sakaki (meist: chleyera japonica) heraus.

Er kennzeichnet die Ménner auf dem Fest
als tempordren Gottersitz, auf dem sich die
Gottheiten wihrend des Zuges durch den
Ort niederlassen konnen. Als Festkleidung
tragen sie einen Hauch von Hemd, das aus
bunt gemustertem Musselin (yiizen) ge-
nédht ist. Es weist einen schwarzen Hals-

Abb. 22: Der im Giirtel des Fackeltrdgers ste- "
ckende Sakaki-Zweig markiert ihn als Géttersitz  bund und immerhin zwei lange Armel auf.

Abgesehen von seinen Armeln ist das Hemd
aber so kurz, dass es oben zwar die Schulter, hinten aber nur knapp die Schulterblétter
und vorn nur die Schliisselbeine bedeckt. Der Rest des Riickens ist bis zum Giirtel des

Lendenschurzes, und Brust und Bauch sind von den Brustwarzen bis unter den Nabel
nackt. Auf der Schulter, auf der beim Zug durch den Ort ihre Fackel ruht, tragen sie
eine Schulterauflage (kata ate) aus festem Baumwollgewebe, die ihre Haut vor dem Ge-
wicht und der Hitze ihrer brennenden Fackel schiitzen soll. Wer die von seiner Fackel
abspringenden, Segen bringenden Funken nicht nur auf Brust, Bauch und Riicken, son-
dern auch auf der Haut seiner Arme spiiren mochte, kann seine Armel mit Hilfe eines
Armelhaltebandes (tasuki gake) aufschiirzen und oben halten. Um die Stirn tragen sie
alle ein weiBles Stirnband.

Nach dem auf das Feuerfest vorbereitenden Gottesdienst (yoimiyasai) im Yuki-Schrein
am 16. und dem am 22. Oktober um 9 Uhr morgens das Fest (reisai) erdffnenden Got-
tesdienst, an dem die Vertreter der Bruderschaften und der Gemeinde die Gottheiten

OAG Notizen



45

um ein sicheres Gelingen des Festes bitten,
wird zuerst die Gottheit Hassho daimydjin,
die in Kurama schon vor 940 als Schutzgott-
heit verehrt worden sein soll, in der hosen no
gi-Zeremonie gebeten, in ihrem Tragschrein
(mikoshi) Platz zu nehmen. Danach iibertragt
man auch die Gottheit(en) Yuki daimydjin in
ihren Tragschrein. Vom Yuki-Schrein wer-
den die beiden reich geschmiickten, schwe-
ren Tragschreine dann von jungen und nicht
so jungen, aber kriftigen Médnnern den stei-
len, steinigen schmalen Weg herab zu dem
freien Platz vor dem zweistdckigen Haupttor
(sanmon; in Kurama auch niomon genannt)
getragen und dort gegen 11 Uhr feierlich ab-
gestellt. Bei meinem zweiten Besuch des Fes-
tes, 1998, hat man die Tragschreine mit den
Gottheiten auf einer kleinen Strafle in zwei
Fahrten auf der Ladefliche eines Kleinlast-
Abb. 23: Teenager-Fackeltrdger mit mittelgro- wagens vor das Tor transportiert, weil der
Jfer Fackel und festtypischem weifsen Stirnband steile Fuﬁweg inzwischen zu geféhrlich ge-
worden war. Bis zum Abend werden die beiden Tragschreine an diesem temporéren
»Rastplatz* (otabisho) von einer Ehrenwache der Bruderschaften bewacht. Am Nach-
mittag unterziehen sich die Ménner, welche am Abend die sieben groflen Fackeln tra-
gen werden, und die jungen Ménner, die bei der Prozession durch den Ort als Krieger in
rotem Schuppenpanzer (hiodoshi no yoroi) hinten auf dem Tragschrein stehen werden,
im unterhalb des Ortes flieBenden Gebirgsfluss Kurama-gawa einer kultischen Wa-
schung (misogi). Das ist notwendig, da sie der Gottheit, die auf ihnen selbst, auf der von
ihnen getragenen groflen Fackel oder im Tragschrein sitzt, sehr nah kommen und sie
keiner Unreinheit aussetzen wollen.

Waihrend ein Teil der Ménner beim Gottesdienst oder mit dem Transport der Trag-
schreine beschiftigt war, haben andere (und die Frauen) in der Diele der als Bruder-
schaftsherberge dienenden Héuser beim Eingang einen kleinen Altar errichtet. Auf
diesem bringt man den Gottheiten des Yuki-Schreins als Opfergaben Salz, siilen, halb-
gegorenen Reiswein (amazake), Esskastanien, eine Schale Reis mit roten azuki-Boh-
nen (akameshi), eine Schale weilen Reis sowie Rettich und Ingwer dar. Der Rettich
soll die Fruchtbarkeit von Mensch und Natur garantieren und dem Ingwer werden Dé-
monen und sonstiges Unheil vertreibende Krifte (jakibarai) nachgesagt. Neben dem
Altar werden im offenen Eingang die Schétze des Haushaltes, wie eine Kriegerriistung,
ein Schwert, ein altes Rollbild, ein bemalter Wandschirm, Keramikgefdfe o0.4. zur

12/2025



46

Schau gestellt. Unter dem Vordach der Herberge werden Papierlaternen angebracht und
eine geschmiickte Hellebarde (hoko) aufgestellt. Ein Priester des Yuki-Schreins fiithrt
anschliefend eine rituelle Reinigung (harai) des Altars durch das Schwenken eines sa-
kaki-Zweiges und direkt danach eine mechanisch-akustische Reinigung (kiyome) der
Hellebarde durch den Klang geschiittelter Glockchen (suzu) durch. Vor allem aber wer-
den gegen 15 Uhr vor den Bruderschaftsherbergen und vielen anderen Héusern grof3e
mit Wasser gefiillte Bottiche aufgestellt, damit man im Brandfall sofort Loschwasser
zur Hand hat.

Da die wenigen Parkplétze in Kurama fiir Bewohner reserviert sind und die einzige
groBBe zum und durch den Ort fiihrende, von Holzhdusern gesdumte Strale am Abend
fiir die Prozession der Fackeln und die erwarteten 20.000 Zuschauer frei bleiben muss,
werden alle Zufahrten am heutigen Festtag schon um 15 Uhr gesperrt. Der einzige
mogliche Zugang ist jetzt die Fahrt mit der Eizan dentetsu-Eisenbahn auf deren Ku-
rama-sen-Linie vom Bahnhof ,,Demachi yanagi“ unten in der Stadt Kyoto zum End-
bahnhof ,,Kurama®. Von dort aus erreicht man den Ort bequem in einem rund zehnmi-
niitigen FuBmarsch bergauf. Diese strengen Regelungen hat man getroffen, da bei dem
Fest im Lauf der Jahre (20. Jh.) mehrfach Héuser in Flammen aufgegangen und einmal
sogar zwanzig Héuser abgebrannt sind. Man will sicher gehen, dass Kurama im Not-
fall von Polizei- und Feuerwehrfahrzeugen oder Krankenwagen erreicht werden kann.
Auch im Ort sicht man ab 17.30 Uhr alle paar Meter einen die vielen Feuerquellen im
Auge behaltenden freundlichen Feuerwehrmann oder Polizisten.

Um 18 Uhr ist es endlich soweit. In der Abendddmmerung schreitet ein Herold, der eine
weille Papierlaterne (shirahari) in der Hand hilt, langsam die etwa 500 m lange Straf3e
entlang, auf der die Fackeln durch den Ort ziehen werden, und ruft dabei immer wie-
der mit lauter Stimme ,,shinji mairasshare®. Damit gibt er den Bewohnern den Beginn
des Gottesdienstes, d.h. den Beginn des der Unterhaltung der Gottheiten und der Be-
sucher dienenden Hauptteils des Festes bekannt (shinjibure). Er ist dabei in ein wei3es
Gewand gekleidet, das sich aus der informellen Jagdkleidung (kariginu) des Hofadels
des 8.—12. Jh. entwickelt hat und an die Kleidung der heutigen Shintd-Priester erinnert.
Seine Rufe sind das Signal, auf das hin die Méanner der die Strale sdumenden Hau-
ser die unter dem Vordach (noki) hingenden weillen Papierlaternen (chochin) und das
in auf dreibeinigen Stdndern in Eisenkorben bereitliegende Brennholz der Wachfeuer
(kagaribi) entziinden. Diese beidseits der Strae vor den Héusern lodernden Feuer die-
nen den durch den Ort getragenen Gottheiten als Wegzeichen und Willkomensfeuer
(mukaebi).

Ab 18.30 Uhr tauchen aus den Héusern immer mehr préichtig (als Page) gekleidete Jun-
gen auf'und ziehen stolz den Prozessionsweg entlang. Dabei tragen sie auf der Schulter
eine kleine brennende Fackel und rufen immer wieder die Worte ,,sairei sairyo®. Die
genaue Bedeutung dieses wie sairei ya sairyo klingenden Sprechgesangs ist auch den
Einheimischen und Priestern unbekannt. Eine mogliche Ubersetzung wire: ,,das Fest

OAG Notizen



47

hat begonnen, die Seelen (der Gottheiten oder der Wegegottheit oder der Ahnen) sind
gekommen.” Die Jungen werden dabei von ihren stolzen, aber auch ein wenig dngstli-
chen Miittern begleitet. Einige Jungen waren so klein, dass ihre Miitter deren ein nied-
liches 30—40 cm kurzes brennendes Féckelchen haltende Hand fest umklammert hiel-
ten, um sicher zu gehen, dass die Funken der Fackel die Pagenkleidung und ihren darin
steckenden Sprofling nicht in Flammen aufgehen lassen. Eine Mutter meinte ldchelnd
zu mir, sie habe vorsichtshalber vorher im Schrein ein gegen Brandgefahr schiitzendes
Amulett erworben und ihrem Jungen um den Hals gehédngt.

19 bis 20 Uhr. Auf den Zug der Kinder folgen ab 19 Uhr nach und nach die mit kraf-
tiger Stimme laut ,,sairei sairyo® rufenden Teenager. Sie tragen ihre iiberwiegend 2
m langen brennenden Fackeln aufrecht in der Hand oder auch, mit dem brennenden
Ende nach hinten zeigend, iiber die Schulter gelegt. Die wenigen bis zu 4 m langen, ent-
sprechend schwereren lodernden Fackeln werden aber meist von zwei Teenagern getra-
gen. In beiden Fillen ist ihnen, 1998, ein weiterer Teenager oder junger Erwachsener
zugeordnet, um im Notfall sofort einzugreifen und einen durch die Fackel oder durch
Funkenflug entstehenden Brand schon in der Schwelphase beherzt mit ein paar Kel-
len Loschwasser aus den vor den Hausern bereitstehenden Wasserbottichen zu 16schen.
Die meisten Schwelbrdnde enstehen auf der Kleidung ortsfremder Zuschauer, die den
Ratschlag, moglichst feuerresistente Kleidung anzuziehen, nicht befolgt haben.

Miédchen habe ich 1976 nur als am Stra3enrand stehende Zuschauer gesehen. 1998 aber
wurden kleine Madchen von einigen der Fackel tragenden Teenager schon ermuntert,
ihre mittleren Fackeln am sicheren unteren Ende anzufassen und sich dabei fotografie-
ren zu lassen. Einige mutige weibliche Teenager in einem der Pagenkleidung der Triger
der kleinen Fackeln dhnelnden Gewand fassen die Fackel ihres Teenagerfreundes sogar
in der Mitte, d.h. ndher an ihrem brennenden Ende, an und helfen ihm ein Stiick weit
beim Tragen, ohne dass der Mond auf die Erde stiirzte oder ein erwachsener Fackeltra-
ger dagegen protestiert hdtte. Wiahrend einige schiichternere Fackeltrdger errdten und
nicht recht wissen, wo sie hinsehen sollen, macht es anderen offensichtlich Spal, bei
ihrem Zug mit der Fackel immer wieder von ihren am Prozessionsweg wartenden Al-
tersgenossinnen oder jungen Frauen des Ortes laut angefeuert zu werden. Leider gibt es
1998 in Kurama schon nicht mehr genug Teenager, welche die ihnen traditionell zuge-
ordneten mittelgrolen Fackeln tragen konnten, so dass einige ihrer Fackeln von dlteren
Mainnern getragen werden miissen.

20 bis 21 Uhr. Sobald die Kinder, gefiihrt von Miittern und anderen Erwachsenen, mit
ihren kleinen Fackeln den Ort durchzogen haben, steigen sie gegen 19.30 Uhr die brei-
te, zum Haupttor des Kurama-Tempels fithrende Steintreppe empor. Auf dem freien
Platz vor dem Tor, von dem aus man tagsiiber einen schonen Blick auf den Ort hat,
sieht man jetzt im Dunkeln unten nur ein Meer von Flammen der durch den Ort getra-
genen Fackeln. Die Kinder kdnnen sich nun ausruhen und ihre Fackeln auf einen Hau-
fen legen, wo sie unter den wachsamen Augen der Erwachsenen ausbrennen und erlo-

12/2025



48

schen. Die Kinder werden unterdes von ihren stolzen Miittern oder Verwandten — ihre
Viter sind ja praktisch alle als Fackeltrager oder Helfer unterwegs — mit Erfrischun-
gen verwohnt, bevor sie, je nach ihrer Konstitution, aufgekratzt oder vollig tibermiidet
nach Hause zuriickkehren, um dem Festgeschehen von dort weiter zuzusehen oder sich
schlafen zu legen.

Noch che alle Kinder den freien Platz oben beim Haupttor verlassen haben, treffen dort
nach und nach immer mehr ,,sairei sairyo* rufende Teenager mit ihren mittelgro3en
Fackeln ein. Im Unterschied zu den Kindern halten sie ihre brennenden Fackeln weiter
fest. Wahrend einige Teenager mit ihren Fackeln noch auf dem Prozessionsweg unter-
wegs sind, erscheint dann hinter ihnen eine kleine Prozession. An deren Spitze schrei-
ten zwei Shinto-Priester, die jeder eine weille Papierlaterne in der Hand halten. Thnen
folgen in Zeremonialkleidung die Leiter der Bruderschaften, die eine mittelgrofle Fa-
ckel bzw. einen Ritualstab (gohei) tragen. Neben weiteren Fackeltrdgern schreiten auch
zwei junge Ménner, die spédter, an der Riickseite des Tragschreins stehend, den Zug der
Gottheiten auf dem Prozessionsweg mitmachen, langsam durch den Ort. Dabei tragen
sie als junge Krieger (waka musha, yoroi musha) einen an Feuer und Blut erinnernden
roten Schuppenpanzer und halten in der Hand eine lodernde, ca. 2 m lange Fackel. In
diesem Zug wird auch die Hellebarde mitgefiihrt. Den Schluss dieser Prozession bilden
einige Médchen in Kimonos.

Bis 21 Uhr sind dann alle ,,jungen* Ménner (seinen), deren Rolle wegen der Uberalte-
rung der Dorfgemeinde schon teilweise von dlteren Erwachsenen iibernommen wird,
mit den sieben grolen Bruderschaftsfackeln dchzend durch den Ort gezogen. Wegen
des hohen Gewichts und der Hitze der Fackeln wechseln sich die Ménner unterwegs aus
Sicherheitsgriinden mit als Reserve mitziehenden Méannern beim Tragen der Fackeln ab
und atmen erleichtert auf, wenn sie schlieB8lich sicher liber die lange Steintreppe hinauf
oben vor dem Haupttor angelangt sind. Nach einer kurzen Verschnaufpause stellen die
Trager dann ihre 4 m langen mittelgrolen bzw. ihre sieben groflen Fackeln an ein Holz-
geriist gelehnt mit dem brennenden Ende nach oben gerichtet auf und stellen sich unter
stetem rhythmischem Klatschen und pausenlosem, immer lauterem Rufen von ,,sairei
sairyo* so vor ihren Fackeln auf, dass sie von den wie ein Wasserfall herunterfallen-
den Funken mit reichem Segen bedacht werden. Dabei werden sie von einigen vor dem
Tor wartenden jungen Frauen, die sich ein Kind und eine leichte Geburt wiinschen, mit

13

ebenso lauten ,,sairei sairyo*“-Rufen enthusiastisch angefeuert.

Um 21.30 Uhr wird, auf ein Trommelsignal hin, das zwischen den Fackeltrdgern und
den hier seit dem Vormittag wartenden beiden Tragschreinen mit den Gottheiten ge-
spannte Bannseil (shimenawa) aus Reisstroh mit einem Schwert durchtrennt. In dem
Moment laufen die Fackeltriger, nachdem sie, wie zuvor schon die Kinder, ihre Fackeln
auf einen Haufen geworfen haben, wo sie sicher ausbrennen kénnen, zu den beiden
reich geschmiickten Tragschreinen und heben sie an den langs unter dem Tragschrein
verlaufenden Tragstangen in die Hohe. Hinter dem Tragschrein steht oben als Ehrenge-

OAG Notizen



49

leit der Gottheit(en) ein kréftiger junger Krieger in einem roten Schuppenpanzer. Auf
das vordere Ende der Tragstangen legen sich rechts und links je ein in seinem Lenden-
schurz fast nackt wirkender junger Mann, der eben noch als Fackeltrager durch den Ort
gezogen war. Sie liegen mit weit gespreizten Beinen riicklings auf zwei Tragstangen
und halten sich dabei mit ausgestreckten Armen so gut es geht an den dicken Tragstan-
gen fest. Das sieht etwa wie das Schriftzeichen KX (dai, grofl) aus. Am hinteren Ende
des Tragschreins sind zwei solide Seile befestigt. Was nun kommt, ist der absolute Ho-
hepunkt des Festes, die Prozession (shinkosai) der in den beiden Tragschreinen sitzen-
den Gottheiten durch den Ort.

Unten im Ort und entlang der Treppe halten alle den Atem an, als sich die Trager pl6tz-
lich in Bewegung setzen und mit dem Tragschrein des Hasho daimy®djin, so schnell es
ihnen ihre Beine erlauben, die vielen Steinstufen hinunter in den Ort laufen. Der Krie-
ger hilt sich bei diesem Hoéllenritt, so gut es geht, am Dach des Tragschreins fest, um
nicht herunterzufallen, und die beiden auf dem vorderen Ende der Tragstangen liegen-
den Minner schwitzen Blut und Wasser in dem Bemiihen, nicht vor aller Augen abzu-
rutschen und unter den Schrein zu geraten. Fiir diese choppen no gi (choppen-Zeremo-
nie) genannte Mutprobe nimmt man nur kerngesunde kréftige Freiwillige. Wenn sie in
einem Stiick heil unten ankommen, gilt das traditionell als ihre Eintrittskarte in den
Kreis der erwachsenen Ménner des Ortes. Ihre Sicherheit hangt neben den Trigern des
Schreins aber auch von den jungen Frauen (ofome) ab, die eines der beiden am hinteren
Ende des Tragschreins befestigten soliden Seile packen, um ihn auf seinem Weg hin-
unter in den Ort abzubremsen. Als Lohn fiir ihre Miihe sollen ihnen Kindersegen und
eine leichte Geburt winken. Wer den Lendenschurz eines der vier riicklings auf den
Tragstangen der zwei Tragschreine liegenden Ménner wihrend ihres Rittes beriihrt,
dem ist in den kommenden Monaten finanzieller Gewinn gewiss. Unten angekommen,
ist statt des in Japan uniiblichen Beifallklatschens ein Seufzer der Erleichterung zu ho-
ren, dass alles gut gegangen ist. Der Tragschrein wird nun auf ein Fahrgestell gehoben
und von den Trdgern, von denen einige jetzt wieder 2 m lange brennende Fackeln tra-
gen, langsam auf dem Prozessionsweg zu dem am Ortsausgang gelegenen ,,Rastplatz*
(otabisho) gerollt. Dort bleibt er bis etwa 2 Uhr morgens.

23 bis 23.30 Uhr. Sobald der erste Tragschrein etwa die Hilfte des Prozessionswe-
ges hinter sich gebracht hat, macht sich oben beim Haupttor der zweite Tragschrein,
in dem die Gottheit(en) Yuki daimydjin sitzt bzw. sitzen, auf den geféhrlichen Weg
iiber die steile Treppe in den Ort hinunter. Nachdem auch das reibungslos iiber die
Biithne gegangen ist, atmen die Zuschauer und vor allem die fiir den Ablauf des Festes
Verantwortlichen horbar auf und der Lairmpegel im Ort steigt jetzt stark an, da sich alle
laut und freudig tiber das bis jetzt Erlebte unterhalten. Vor einer Bruderschaftsherber-
ge hat man eine grof3e Trommel aufgestellt, an der jeder seine Trommelkunst erproben
darf. Unter den Mutigen sind auch einige Frauen. Erst gegen 23 Uhr wird es langsam
ruhiger in Kurama, da sich inzwischen ein grof3er Teil der Zuschauer schon auf den

12/2025



50

Weg zum Bahnhof gemacht hat, um mit den letzten Ziigen in die Stadt zuriickzufah-
ren. Die Eizan densetsu setzt heute bis nach Mitternacht mehrere Sonderziige ein. Be-
sucher sollten sich aber schon bei der Ankunft im Bahnhof Kurama nach den beiden
letzten Ziigen zuriick nach Kyoto erkundigen, denn die wenigen Ubernachtungsmog-
lichkeiten im Ort sind schon mindestens ein halbes Jahr vor dem Fest ausgebucht. Bis
der zweite Tragschrein gegen 23.30 Uhr am Rastplatz eingetroffen ist, wird dort eifrig
getrommelt und die vom stdndigen ,,sairei sairyo* heiseren Trager und Fackeltrdger
schmieren ihre Kehlen und Stimmbénder sorgfiltig mit Bier, Reiswein und Schnaps
(shochi). Schlieflich werden die Handfackeln aufeinandergelegt und geléscht. Zum
Abschluss spielt man am Rastplatz zu Ehren der von den Tragschreinen aus zuschauen-
den Gottheiten Shintd-Musik und fithrt Mikagura-Tanze auf. Dabei brennt ein offenes
Wachfeuer auf dem Platz vor den Tragschreinen.

2 Uhr, am 23. Oktober. Die letzten Ziige sind zwischen 00.30 Uhr und 1 Uhr vom
Bahnhof Kurama in die Stadt Kyoto zuriickgefahren. Die Riickkehr (kanko-sai) der
von Fackeltrdgern mit brennenden Fackeln begleiteten Tragschreine zum Haupttor und
von dort weiter zum Yuki-Schrein sehen also nur die sehr wenigen Besucher, die sich
rechtzeitig ein Zimmer fiir die Nacht reservieren konnten.

Abschlieflend bleibt nur zu betonen, dass das Feuerfest von Kurama nichts mit dem
gleichnamigen, sehenswerten Kurama-Tempel zu tun hat. Das Feuerfest ist das jahrli-
che Fest (reisai) des Yuki-Schreines. Es wurde 1983 zum Immateriellen Volkskultur-
schatz Kyotos ernannt (Kyoto no mukei minzoku bunkazai).

Weitere Informationen zum Thema Feuer und Rauch im japanischen Volksglauben fin-
den Sie u.a. auch in meinen drei unten genannten OAG-Verdftentlichungen.

Auswahl der verwendeten Literatur
Amano Hiroyuki (Hg.): Nihon minzoku bunka taikei, Bd. 2, Taiyo to tsuki, Tokyo 1994.

Antoni, Klaus: Kojiki — Aufzeichnungen alter Begebenheiten, Berlin 2012.

Aston, W.-G.: Nihongi — chronicles of Japan from earliest times to A.D. 697,
Rutland&Vermont, Tokyo 1973.

Cogan, Thomas J.: The Tale of the Soga Brothers, Tokyo 1987

Eder, Matthias: Geschichte der japanischen Religion, 1. Band,
Die alte Landesreligion, Nagoya 1978.

Emori Itsuo: Dentoteki na kekkon seido, S. 344-410 in: Amano Hiroyuki,
Nihon minzoku bunka taikei, Bd. 8, Mura to murabito, Tokyo 1995.

Florenz, Karl: Die historischen Quellen der Shinto-Religion, Gottingen Leipzig 1919.
Geijutsu shinchd henshiti (Hg.): Nikon no matsuri, Tokyo 1990.

OAG Notizen



51

Hagiwara Hidesaburd: Hoj6 no kami to ie no kami (Me de miru minzoku-gami shirizu)
Bd. 2, Tokyo 1988.

Immoos, Thomas: ,,Das Mysterium von Feuer und Wasser®, S. 143—162 in:
Vermittlung zwischenkirchlicher Gemeinschaft. Neue Zeitschrift fiir
Missionswissenschaft. 1971 Schoneck.

Haraguchi Torao: Kagoshima ken no rekishi, Tokyo 1973.
Miyake Hitoshi: Shitkyo minzokugaku, Tokyo 1989.
Namihira Emiko: Minzoku shiikyo shirizu — Kegare, Tokyo 1990.

Naumann, Nelly: Die einheimische Religion Japans, Teil 2 (Synkretistische Lehren
und religiése Entwicklungen von der Kamakura- bis zum Beginn der
Edo-Zeit), New York, Koln 1994.

Naumann, Nelly: Die Mythen des alten Japan, Miinchen 1996.

Obayashi Tard: Taiyo to hi, S. 53—116 in: Amano, Hiroyuki 1994.

Ono Jurd: Minami-Kyiishii no minzokugami, Kagoshima 1972.

Ono Jurd: Kagoshima Minzoku sampo, Kagoshima 1973.

Ohashi Nobuo: Minkan shiikyé jiten, Tokyo 1991.

Ohashi Nobuo (Hg.) Nihon minzoku shiikyé jiten, Tokyo 1998.

Otsuka minzoku gakkai (Hg.): Nihon minzoku jiten, Tokyo 1972.

Pauly, Ulrich: ,,Das japanische Totenfest", S. 9-32 in: OAG Notizen 06/2012, Tokyo.
Pauly, Ulrich: ,,Das Neujahrsfest in Japan®, S. 10-32 in: OAG Notizen 01/2013, Tokyo.
Pauly, Ulrich: ,,Die Teufel kommen zum Tanz", OAG Taschenbuch Nr. 80, Tokyo 2002.

Philippi, Donald L.: Norito — A translation of the ancient Japanese ritual prayers,
Princeton, Oxford 1990.

Sakamoto Tard: Fuzoku jiten, Tokyo 1957.

Satd Takashi: Furusato Tokyo, Minzoku saijiki, Tokyo 1992.

Sato Takashi: Furusato Tokyo saiji sairei, Tokyo1993.

Takahashi Hideo (Hg.): Nara-ken no sairei gyaji, Tokyo 1991.
Takahashi Hideo (Hg.): Fukuoka-ken no sairei gyaji, Tokyo 1993.
Takada Kenichird: Yamato no matsuri, Osaka 1991.

Takehiko Makoto: Gishi wajin den to Yamatai koku

12/2025



52

(Yomiuri bukkuretto No. 10) Tokyo 1998.
Tanigawa Kenichi: Kodaijin no kami kannen, S. 211-258 in: Amano Hiroyuki 1994.

Wulff, David M.: Psychology of religion — classic and contemporary views,
New York, Brisbane, Toronto, Singapore 1991.

Yoshino Hiroko: Matsuri no genri, Tokyo 1990.

Neuzugiange / Neuanschaffungen

Im letzten Monat gab es wieder einige Neuanschaffungen und Neuzuginge aus Schen-
kungen und Nachldssen. Wenn Sie Vorschlédge fiir Buchanschaffungen haben, so wen-
den Sie sich bitte an die Referentin, Frau Roeder (roeder@oag.jp). Die OAG wird zwar
nicht jeden Wunsch erfiillen kénnen, doch wird sie versuchen, mdglichst viele An-
schaffungswiinsche zu berticksichtigen.

Die mit * gekennzeichneten Biicher sind Schenkungen von Privatpersonen / Verlagen.
Schreibung und Reihenfolge der japanischen Namen wie vom Verlag jeweils angege-
ben.

Milena Michiko Flasar
Der Hase im Mond
Verlag Klaus Wagenbach, Berlin, 2025, 240 S.

Martina Bock & Hilke Veth

,, Ausgerechnet zu den Chinesen*
Deutschsprachige Abenteuerinnen in China
AvivA Verlag, Berlin, 1. Auflage 2023, 336 S.

OAG Notizen



