
OAG Notizen

8

Feature

Das Feuer im Volksglauben der Japaner1

Ulrich Pauly

Volksglaube ..........................................................................  08
Feuer im Leben und Volksglauben der Japaner ....................  09
Reines und unreines Feuer .................................................... 11
Verunreinigung des Feuers ..................................................  12
Feuer und Feuerfunken .........................................................  13
Asche, Ruß, Holzkohle und Tusche ....................................... 14
Das Tuscheschmier-Fest in Kashihara ..................................  15
Feuer und Rauch .................................................................... 18
Heißwasser und Wasserdampf ..............................................  20
Namen und Funktionen der Feuergottheit ............................  23
Die Kultstätte (Sitz) der Feuergottheit ..................................  24
Neujahrsfeuer .......................................................................  25
Feuer am Totenfest Bon ........................................................  27
Die Teufelsnacht in Kurume .................................................  29
Das Soga don-Schirmeverbrennen in Kagoshima ................  37
Das Feuerfest in Kurama ....................................................... 41
Auswahl der verwendeten Literatur .....................................  50

Volksglaube – Unter Volksglaube versteht man die zahllosen Glaubensvorstellungen 
kultischer und religiöser Natur, die sich in einem Volk im Laufe der Geschichte her-
ausgebildet haben. In ihm leben uralte magische Glaubensvorstellungen in höherem 
Maße fort als in den von der Obrigkeit abgesegneten Ritualen und Traditionen der von 
Priestern verwalteten Volksreligion Shintō. Diese ähneln sich zwar im ganzen Land 
weitgehend, sie weisen aber, den unterschiedlichen landschaftlich-klimatischen Gege-
benheiten und der Lebensweise der Menschen entsprechend, von Ort zu Ort auch Unter-
schiede auf. Im Lauf der Zeit sind auch Elemente der von der Oberschicht als Amtsreli-
gion praktizierten, stärker ideologisch festgelegten Volksreligion in den Volksglauben 
eingesickert. Dort leben sie zum Teil unverstanden, nur halb verstanden oder auch 
bewusst uminterpretiert nebeneinander. Auch wenn einige Glaubenselemente in  

1	 Eine farbige Version dieses Textes finden Sie unter https://oag.jp/books/notizen-dezember-2025/



12/2025

9

logischem Widerspruch zueinander stehen, stört das die meisten Gläubigen nicht wei-
ter, da das nun mal „unsere Tradition“ ist. Der japanische Volksglaube wird individuell 
oder gemeinschaftlich, in der freien Natur (z.B. am Feld), im Haus oder im Heiligtum 
des Ortes praktiziert. Die Leitung wichtiger Rituale und Feste liegt in vielen kleinen 
Orten, die keinen eigenen, fest angestellten Priester haben, in den Händen eines aus 
den Reihen der älteren Männer der Kultgemeinde auf ein Jahr gewählten Kultleiters 
(Laienpriesters). Für die Durchführung wichtiger Gottesdienste greift man aber gern 
auf die Dienste eines gelernten Shintō-Priesters zurück. In den japanischen Volksglau-
ben, den man auch als Volksshintō (minkan shintō) bezeichnet, sind schon früh auch 
Elemente des Buddhismus und des Taoismus eingeflossen.

Feuer im Leben und Volksglauben der Japaner – Zu den ältesten religiösen Sym-
bolen der Japaner gehören Feuer und Wasser, die sich in ihrer Bedeutung und Verwen-
dung im Ritual stark ähneln. Beide können, wenn sie nicht gezähmt werden, zerstörend 
wirken. Gezähmt können sie aber auch neues Leben und menschliche Kultur hervor-
bringen. Sie sind Symbole für den Tod wie für das Leben und verfügen über starke Rei-
nigungskräfte ( jōkaryoku). In vielen Feuerfesten (himatsuri) setzt man das Feuer und 
seine Produkte Asche, Ruß, Rauch, Wasserdampf und heißes Wasser zur rituellen Rei-
nigung, zur Abwehr von Unheil, zur Wiederbelebung der alten Sonne am Jahresende 
oder als Orakel zur Ergründung des zu erwartenden Ernteausgangs o.ä. ein. Vor allem 
an Neujahr und am Bon-Fest im Sommer entzündet man Feuer, um die zu Besuch kom-
menden Gottheiten und Seelen willkommen zu heißen, zu bewirten und anschließend 
wieder zu verabschieden. 

Die negative Seite des ungezähmten wilden Feuers ließ 
es durch das Verbrennen von Haus und Habe oder durch 
die Vernichtung von Menschen, Tieren und Früchten 
von Wald und Feld zu einem Symbol des Dämonischen 
werden. Die positive Wirkung des durch den Menschen 
gezähmten Feuers, das Wärme, Licht, Leben und Ge-
sundheit spendet, vor wilden Tieren und Schadinsekten 
schützt und roh für den Menschen unverdauliche Pflan-
zen durch Kochen genießbar und nahrhafter macht, ließ 
es aber auch zu einem Symbol des Göttlichen werden. 
Den frühesten Beleg für die große Bedeutung, die man 
in Japan dem gezähmten Feuer beimaß, stellen die um 
3000–2500 v. Chr. entstandenen Tongefäße der Katsu-
saka-Keramik dar. Wegen der am Oberrand ihrer ausla-
denden Gefäßkörper angebrachten henkelartigen Verzierungen, die hoch auflodernden 
Flammen ähneln, werden diese Gefässe „Flammenkeramik“ (ka’endoki) genannt. Sie 
haben den Menschen in ihren großen Versammlungsgrubenhäusern vielleicht als Heiz-
öfen oder zum Kochen ritueller Mahlzeiten gedient.

Abb. 1: Japan. Flammenkeramik 
aus der mittleren Jōmon-Zeit



OAG Notizen

10

Blitzschlag und die Eruptionen der vielen aktiven 
Vulkane Japans ließen seine Bewohner früh Be-
kanntschaft mit der zerstörerischen Wirkung des 
wilden, ungezähmten Feuers machen, das Leben 
verbrennen und mit seiner Asche ersticken konnte.  
Die Menschen lernten aber auch, dass das Feuer und 
die von ihm produzierte Asche die Fruchtbarkeit des 
Erdbodens steigern und reichlich neues pflanzliches 
Leben spenden können. Dieses Wissen haben die Ja-
paner vermutlich schon 3.600 v. Chr. genutzt, um mit 
dem kontrollierten Einsatz von Feuer Brandrodung 
und Brandfeldbau zu treiben. Bei letzterem haben sie 
die nach der Ernte auf ihren Buchweizen-, Hirse-, 
Trockenreis- u.a. Feldern verbliebenen Stoppeln 
kontrolliert abgebrannt. Die dabei entstehende 
Asche brachte wertvolle Nährstoffe in den Erdboden 
ein, die den Ertrag der nächsten Ernte steigerten. 

Die Erkenntnis, dass die Zerstörung 
alten Lebens durch das Feuer zur 
Geburt neuen Lebens führen kann, 
spiegelt sich auch in der in den Ge-
schichtswerken Kojiki (712) und Ni-
hon shoki (720) überlieferten Mythe 
von den göttlichen Ureltern Izanagi 
und Izanami wider. Nachdem die 
beiden verschiedene Gottheiten ge-
zeugt hatten, stirbt Izanami bei der 
Geburt des mit dem wilden Feuer 
als zerstörerischer Urkraft identi-
schen Feuergottes Kagutsuchi (ali-
as Homusubi, alias Yagihayao, alias 
Kagabiko). Der über den Tod seiner Frau und Schwester Izanami erzürnte Izanagi tö-
tet seinen Sohn mit dem Schwert, wobei aus dessen zerstückeltem Körper verschiede-
ne neue Gottheiten entstehen. Das über den Himmel, Steine und Pflanzen verspritzte 
Blut bewirkt, dass auch in diesen seitdem von Natur aus Feuer enthalten ist, nämlich 
in Form der Blitze aus dem Himmel, der aus Feuerstein geschlagenen Funken und der 
leicht entflammbaren Rinde und des Holzes der Zypresse (hinoki, wörtl. Feuerbaum).

Als Teil eines Ordals (Gottesurteils, shinmei saiban) erscheinen Feuer und Rauch 
schon in der Mythe des auf die Erde herabgesandten Ninigi, eines Enkels der Sonnen-
göttin Amaterasu. Ninigi heiratet in Südjapan eine Tochter des Berggottes, doch als 

Abb. 2: Ascheeruption des Sakurajima 
bei der Stadt Kagoshima

Abb. 3: Angeblicher Geburtsort der Feuergottheit  
Kagutsuchi bei Bōnotsu, Präfektur Kagoshima



12/2025

11

diese ihm am Morgen nach der Hochzeitsnacht eröffnet, sie sei jetzt hochschwanger 
von ihm, meint er, das sei ja wohl unmöglich. Sie schwört daraufhin, wenn die Geburt 
reibungslos verlaufe, sei das der Beweis für seine Vaterschaft. Dann begibt sie sich in 
eine Gebärhütte, verschließt sie, steckt sie in Brand und gebiert in Feuer und Rauch drei 
oder vier gesunde Jungen. Zur Erinnerung an ihre durch das Feuerordal erwiesene Un-
schuld gibt sie ihren Söhnen Namen, die sich auf das Feuer beziehen, wie Hoderi (Feu-
erschein), Hosuseri (Feuerzunahme) und Hohodemi (Feuerflamme). 

Ein anderes wichtiges Ordal des Altertums war die kugatachi bzw. später yusaguri ge-
nannte Heißwasserprobe. Dieses Ritual war aus China nach Japan gekommen und wur-
de mitunter als religiöses Ritual zur Erlangung eines Gottesurteils (kugatachi no shin-
ji) eingesetzt, wenn man anders keine glaubwürdige Antwort auf eine wichtige Frage 
erlangen konnte. So mussten z.B. im frühen 5. Jh. unter Kaiser Ingyō einige Adelige 
beweisen, dass die Angaben, die sie zu ihrer Abstammung gemacht hatten, der Wahr-
heit entsprachen, indem sie ihre Hände in einen Kessel voll heißen Wassers steckten. 
Wer sich dabei verbrannte, galt durch die in dem reinen Feuer und erhitzten Wasser 
wirkende Gottheit als der Lüge überführt. 

Reines und unreines Feuer – Das natürliche, wilde Feuer steht für die Natur, die die 
Kraft hat, Menschen und ihre Kultur zu zerstören. Das vom Menschen gezähmte, kon-
trolliert eingesetzte Feuer hingegen steht für die Kultur. Desgleichen steht auch das 
von einem Waffenschmied in gezähmtem Feuer produzierte Schwert für die mensch-
liche Kultur, deren Produkt es ja ist. Da der die wilde Natur des ungezähmten Feu-
ers symbolisierende Feuergott seine Mutter bei seiner Geburt so stark verbrannt hat, 
dass sie daran stirbt, tötet ihn Izanagi mit seinem Schwert. Das Schwert als Symbol des 
gezähmten Feuers und der Kultur siegt also über die wilde Natur und bringt aus dem 
Leichnam des Feuergottes neues Leben hervor. Auch in der Mythe vom Tod der Nah-
rungsgöttin Ōgetsu hime erscheint der Tod als Voraussetzung für die Entstehung neuen 
Lebens: Als Susanowo, der jähzornige, unreife Bruder der Sonnengöttin Amaterasu, 
die Ōgetsu hime tötet, weil er meint, sie habe ihm unreine Nahrung angeboten, entste-
hen aus ihrem toten Körper die Kulturpflanzen Reis, Hirse, Gerste, Azuki- und Soja-
bohne sowie die Seidenraupe. 

Die wichtigsten Elemente des japanischen Volksglaubens und der Volksreligion Shintō 
sind die Vorstellung von einer kultischen Reinheit bzw. Unreinheit. Da die Gottheiten 
jede Form der Unreinheit verabscheuen, müssen sich die Menschen vor jedem Kontakt 
mit der Gottheit in einen Zustand kultischer Reinheit versetzen. In einen Zustand kul-
tischer Unreinheit kann der Mensch aktiv und durch eine bewusst begangene unrechte 
Tat, aber auch passiv, ohne eigenes Wissen oder ethisches Verschulden, geraten. Wie 
der Mensch können auch Dinge rein oder unrein sein. Das vom Menschen nicht ge-
zähmte, wilde Feuer gilt wegen der von ihm ausgehenden Gefahren ebenso wie das zur 
Zerstörung oder Tötung benutzte Feuer als unrein (kegare). Brände gelten nicht nur als 
ein Unglück, sondern werden auch als Störung der kosmischen Ordnung angesehen. 



OAG Notizen

12

Die Brandstiftung, bei der gezähmtes Feuer bewusst zur Zerstörung eingesetzt wird, 
galt daher im alten Japan als die größte Unreinheit. Wer sie beging, wurde lebendi-
gen Leibes am Brandpfahl verbrannt. Auch das gezähmte, zur Herstellung von Schwer-
tern eingesetzte Feuer gilt als unrein. Wegen ihres Umgangs mit dem Feuer wurden die 
Schmiede zwar wegen ihrer handwerklichen Fähigkeiten traditionell geschätzt, aber 
zugleich auch gefürchtet und diskriminiert. Sie mussten nicht nur wegen der von einer 
Schmiede ausgehenden Feuergefahr außerhalb der Ortschaft leben und arbeiten. Ein 
Grundstück, auf dem ein Schmied gearbeitet hat, gilt z.T auch heute noch als unrein 
und lässt sich außerhalb der Großstädte oft nur an Angehörige eines traditionell als 
unrein geltenden Berufs wie Metzger, Schuster oder eben an einen neuen Schmied ver-
kaufen.

Verunreinigung des Feuers – Feuer kann durch den Kontakt mit Gebärenden oder 
Toten, die als kultisch unrein gelten, verunreinigt werden. Besonders empfänglich für 
jede Befleckung ist das Herdfeuer, dessen Verunreinigung sich auch auf die auf ihm ge-
kochten Speisen überträgt. Die unrein gewordenen Speisen wiederum infizieren jeden, 
der von ihnen isst. Dass die Göttin Izanami von ihrem Mann Izanagi nicht in die Welt 
der Lebenden zurückgeholt werden konnte, begründet die Mythe damit, dass sie schon 
vom unreinen Kochherd (Feuer) der Totenwelt gegessen hatte. Damit war sie selbst 
ebenfalls unrein geworden. 

Von Speisen zu essen, die in einem Haus gekocht wurden, in dem es einen Todesfall 
gegeben hat, ist traditionell tabu. Man muss das durch den Tod verunreinigte Herdfeu-
er (Todesfeuer,  shihi) in einem Trauerhaus löschen und auch die Asche komplett ent-
fernen. Dann muss man sich erst ein neues, reines Feuer besorgen und in den mit Salz 
gereinigten Herd übertragen, bevor man wieder auf ihm kochen darf. Das Problem des 
durch den Kontakt mit einer Menstruierenden oder Gebärenden wegen deren Blutung 
verunreinigten häuslichen Herdfeuers hat man in vielen Dörfern früher dadurch ge-
löst, dass Menstruierende in eine Monatsblutungs-Hütte (tsuki goya) und Schwangere 
rechtzeitig vor der Geburt in eine Gebärhütte (ubuya) zogen, wo sie sich ihr Essen auf 
einem separaten, eigenen (Herd-)Feuer (bekka) zubereiteten. So vermied man, dass sie 
die ganze Familie mit ihrer Verunreinigung infizierten. Eine Gebärhütte habe ich 1971 
bei dem Hafenstädtchen Kajiki in der Präfektur Kagoshima gesehen. Die noch bis 1976 
ab und zu genutzte Hütte war sauber, aber nur 6 m2 groß, so dass die Schwangere auf 
einem Feuer im Hütteneingang kochen mußte. Ihr auch nachts unterhaltenes Kochfeuer 
sollte gleichzeitig Insekten und anderes Unheil fernhalten. Immerhin kümmerten sich 
ihre Nachbarinnen um sie. Durch die Verbreitung von Krankenhäusern und Elektro-
herden auch auf dem Land sind diese Tabus heute allerdings fast völlig verschwunden. 
Meine zweite Gebärhütte sah ich dann, 1994, bereits in einem Museum. 

Ursprünglich mit dem heiligen Charakter des Feuers verbunden war auch das Verbot, 
auf die Feuerstelle des Hauses oder in ihre Richtung zu spucken, zu urinieren oder sie 
durch brennbaren Abfall zu beschmutzen, da die Feuergottheit das nicht mag. Heute ist 



12/2025

13

das längst weniger ein religiöses Tabu als vielmehr der fromme Versuch, Kinder, Ju-
gendliche und betrunkene junge Männer zu erziehen, die sich an dem zischenden Ge-
räusch erfreuen. 

Kultische Reinheit war und ist die Voraussetzung für den Kontakt mit der Gottheit. 
Daher haben die für den Kult Verantwortlichen früher vor wichtigen Festen und Got-
tesdiensten eine Weile von der Familie getrennt gelebt (komori), kultische Waschungen 
(misogi) vorgenommen und enthaltsam gelebt (shōjin kessai). Dazu gehörte auch die 
Unterhaltung eines separaten, reinen Kochfeuers. 

Noch heute wird an einigen Schreinen (oder privat im Haus) an Neujahr oder vor ho-
hen Festen ein neues, reines, heiliges Feuer (imibi) entfacht. Die älteste Methode ist 
das Quirlfeuer (kiribi), bei dem man Zypressenstöckchen in einem Astloch oder in ei-
ner Mulde auf einem Zypressenbrettchen so lange dreht, bis Funken entstehen. Die-
se nimmt man dann mit Zunder aus Zypressenrinde auf, überträgt sie auf einen Kie-
fernspan und mit diesem dann auf eine Kerze, Laterne oder Fackel. Heute erzeugt man 
meist ein Schlagfeuer (uchibi), indem man mit einem Stück Stahl Funken aus einem 
Feuerstein schlägt. 

Feuer und Feuerfunken – Im Shintō und im Buddhismus ist bis heute der Volksglaube 
an die Kraft des Feuers und seiner Feuerfunken äußerst lebendig. Feuer kann wie Was-
ser oder Salz zur kultischen Reinigung eingesetzt werden. Brennende Fackeln, die bei 
manchen Festen dem Tragschrein (mikoshi) der Gottheit vorangetragen werden, reini-
gen mit ihren lodernden Flammen, den von ihnen abspringenden Funken und mit ih-
rem Rauch nicht nur den Weg, auf dem die Gottheit durch die Gemeinde zieht, sondern 
zugleich auch die Zuschauer. Praktisch ausgestorben ist der früher in manchen Dörfern 
geübte Brauch, führende Mitglieder der Kultgemeinde vor einem wichtigen Ritual da-
durch kultisch zu reinigen, dass man aus einem über ihrem Kopf gehaltenen Feuerstein 
Funken schlägt und auf sie herabregnen lässt.

Feuer werden auch als Wach- oder Signalfeuer an Festen eingesetzt. Mit stationären 
Feuern oder mit mobil vorangetragenen Fackeln weist man der Gottheit den Weg zum 
Fest und lädt sie ein, als Ehrengast daran teilzunehmen. In ganz Japan verbreitet sind 
heute noch vor allem die Willkommensfeuer (mukaebi), mit denen man an Neujahr 
oder am Totenfest (Bon) im Sommer Gottheiten und Ahnenseelen bzw. Totenseelen in 
sein Haus einlädt, um sie zu bewirten und nach ihrem Aufenthalt mit einem Abschieds-
feuer (okuribi) wieder zu verabschieden. 

Das Feuer und seine Funken haben auch eine apotropäische und belebende Wirkung. 
Sie können Krankheiten, Dämonen und sonstiges Unheil fernhalten und aus dem Kör-
per oder aus der Gemeinde treiben. Das zeigt sich u.a. in der Mythe vom Rückzug der 
über die Flegeleien ihres Bruders Susanowo verärgerten Sonnengöttin Amaterasu in 
die himmlische Felsenhöhle. Als sie in der Höhle verschwindet, wird es dunkel und 
kalt und alles Leben auf Erden ist bedroht. Die Göttin Uzume entzündet daraufhin ein 



OAG Notizen

14

Feuer vor der Höhle und führt einen von dem fröhlichen Gelächter der Götter begleite-
ten Nackttanz auf. Feuer, Nacktheit und Gelächter, denen bei vielen Völkern eine Un-
heil abwehrende Wirkung nachgesagt wird, locken die neugierig gewordene Sonnen-
göttin aus der Höhle, so dass es auf der Erde wieder hell und warm wird und das Leben 
erneut aufblüht.

Auf die apotropäische Wirkung des reinen Feuers vertraute auch die fromme, fürsorg-
liche Mama-san (Leiterin) eines Bordells im Vergnügungsviertel Shinsekai („Neue 
Welt“) in Osaka. Noch bis Ende der 1970er Jahre versammelte sie täglich vor Ge-
schäftsbeginn ihre Damen und schlug aus einem Feuerstein Funken über ihren Köpfen, 
um sie so vor Krankheiten zu schützen und unerwünschte Kunden fernzuhalten. Auf 
den heute noch weit verbreiteten Einsatz von Feuer als Orakel gehe ich weiter unten ein. 

Asche, Ruß, Holzkohle und Tusche – Die Japaner, die schon sehr früh um die dem 
Feuer und der Asche innewohnende, die Fruchtbarkeit steigernde und Leben spenden-
de Kraft gewusst haben, sehen in ihrem Volksglauben die Kraft der Feuergottheit nicht 
nur im Feuer, sondern ebenso in Asche, Ruß, Holzkohle, in der hauptsächlich aus Ruß 
oder Holzkohle hergestellten schwarzen Tusche sowie in der Feuerstelle bzw. im mit 
Brennholz betriebenen Herd und im auf dem Herd stehenden Kochkessel wirksam. 

Schon im gegen Ende des 3. Jh. verfassten chinesischen Weizhi findet sich im Abschnitt 
(j. Gishi wajinden) der Hinweis, dass die japanischen Fischer alle im Gesicht und am 
Körper tätowiert sind, um sich damit vor Meeresungeheuern zu schützen. Für die Tä-
towierungen brachte man damals Ruß oder Holzkohle in die Haut ein. Das heißt, die 
Männer bedienten sich der in Ruß und Holzkohle wirkenden, Unheil vertreibenden 
Kraft der Feuergottheit, um sich mit ihrer Hilfe vor den im wässrigen Reich des Mee-
resgottes lebenden Ungeheuern zu schützen. Zahllose weitere Hinweise auf die religiö-
se Bedeutung von Feuer, Herd, Asche usw. finden sich in den japanischen Quellen vom 
8. Jh. bis heute. 

Früher hielt man die am Herd verehrte Feuergottheit vielerorts auch für eine Schutz-
gottheit der Kinder. Und da man glaubte, die Kraft der Feuergottheit wirke auch in 
Asche und Ruß, war von Okinawa im Süden bis hinauf nach Nordostjapan der heute 
fast ausgestorbene ayakko-Brauch weit verbreitet. Dabei malte man einem Säugling, 
bevor man ihn erstmals aus dem Haus trug, um ihn im Ortsschrein der Gottheit vor-
zustellen, mit etwas vom Herd, Kochkessel oder Kochtopf abgekratztem Ruß (susu) 
das Schriftzeichen dai (groß) oder inu (Hund) auf die Stirn. Man hoffte, dass die Feu-
er- (und die Ortsgottheit) das als Bitte verstanden, das Kind so problemlos, wie angeb-
lich Hundewelpen groß werden, aufwachsen und, wenn es sich einmal verlaufen sollte, 
wie einen Hund leicht wieder den Weg nach Hause finden zu lassen. Im ganzen Land 
kannte man früher auch den Brauch, an Neujahr Fremden oder Frischverheirateten das 
Gesicht mit Topfruß einzuschmieren. An manchen Orten kamen statt Ruß auch Asche 
(hai), Tusche (sumi 墨) oder Holzkohle (sumi 炭) zum Einsatz, in denen man ebenfalls 



12/2025

15

die gesund und fruchtbar machende, Unheil abwehrende Kraft der Feuergottheit wirk-
sam glaubte. Ähnliche kleine Feste, deren Brauchtum auf dem langsam schwächer 
werdenden Glauben an die Kraft der Feuergottheit basiert und bei denen oft Jugend-
liche oder Kinder die Hauptrolle spielen, werden heute noch von Süd- bis Nordjapan 
gefeiert. In Nordwest-Kyūshū glaubt man an einigen Orten, dass Kinder, denen man 
etwas Kōjin-Schwarz (kōjinkuro) genannten Ruß von einem Kochkessel auf die Stirn 
geschmiert hat, dadurch beim Baden vor den boshaften Streichen von Wasserkobolden 
(kappa) und vor dem Ertrinken geschützt sind. In Nordostjapan und Okinawa schmie-
ren manche Mütter ihren Säuglingen Kōjin-Tusche (kōjin sumi) oder Topfruß auf die 
Stirn, damit die Herdgottheit oder der Gott Kōjin sie vor Krankheiten bewahren. Wenn 
dieser Glaube auch wegen des Mangels an Ruß u.a. infolge der Einführung elektrischer 
Herde weitgehend verschwunden ist, haben sich an einigen Orten noch kleine Feste 
(Rituale) erhalten, die auf diesem Glauben basieren. Ein Beispiel für den Einsatz von 
Ruß bzw. Tusche ist das von mir am 4. und 5. Mai 1993 besuchte kleine Tuscheschmier-
Fest in Kashihara (Präfektur Nara).

Das Tuscheschmier-Fest in Kashihara – Die Anfänge des heute Tuscheschmier-Fest 
(sumitsuke matsuri) genannten Festes der Feldgottheit (nogami matsuri) des Hitogami-
Schreines im Jiō-Viertel der Stadt Kashihara in der Präfektur Nara sollen Mitte des 
18. Jahrhunderts liegen. Weil für viele Zuschauer der Höhepunkt dieses Festes im bis 
1945 noch rein dörflichen Jiō darin bestand, dass ältere Jugendliche nackte jüngere jag-
ten, um sie herzhaft mit Ruß zu beschmieren, nannte man dieses Fest der Feldgottheit 
im Volksmund allgemein nur Rußschmier-Fest (susutsuke matsuri). Bis 1872 fand das 
Fest am 5.5. des Mondsonnenkalenders statt. Mit der Einführung des gregorianischen 
Kalenders wurde es, 1872, auf Anfang Mai oder Anfang Juni verlegt und findet heute 
am 4. und 5. Mai statt. Weil man aber nach 1945 in dem inzwischen zu einem Stadtteil 
von Kashihara gewordenen Jiō-Viertel zunehmend auf modernen Elektroherden koch-
te, gab es für das Fest bald nicht mehr genug Ruß. Man ging daher dazu über, für das 
Beschmieren statt Ruß schwarze Tusche zu nehmen, weshalb das Fest nun allgemein 
Tuscheschmier-Fest (sumitsuke matsuri) genannt wird. 

Der Kult des Hitomaro-Schreins, der keinen hauptberuflichen Priester hat, liegt in den 
Händen der Kultgemeinde des Schreins. Ein für den Kult und die Feste des Schreins 
verantwortlicher Kultleiter (tōya) wird jedes Jahr aus den 50 alteingesessenen Fami-
lien des Ortes für die Dauer eines Jahres gewählt. Da seine Amtszeit unmittelbar vor 
Beginn des Tuscheschmier-Festes endet, begibt sich der Kultleiter (1993) kurz vor 15 
Uhr zum Haus seines Nachfolgers und übergibt diesem in einer kurzen Zeremonie um 
15.30 Uhr sein Amt. Auf diesen Moment haben siebzehn vor dem Haus des neuen Kult-
leiters wartende, bis auf die Unterhose ausgezogene 8- bis 10-jährige Grundschüler nur 
gewartet und laufen, so schnell sie können, auf direktem Weg zum Schrein. Auf ihrem 
Lauf jagen ihnen drei 11- bis 12-jährige Grundschüler hinterher, die jeder mit einem Ei-
mer voll Tusche und einem ca. 1 m langen Bambusstock bewaffnet sind, an dessen Spit-



OAG Notizen

16

ze sie eine weiche Stoffkugel (tanpo) von etwa 10 cm Durchmesser angebracht haben. 
Sobald sie einen der Jüngeren eingeholt haben, tauchen sie die Stoffkugel rasch in ihren 
mit in Rapsöl angerührter schwarzer Tusche gefüllten Eimer und beschmieren ihrem 
Opfer das Gesicht und fast den ganzen Körper mit Tusche. 

Früher fand die Amtsübergabe und das darauffolgende 
Fest erst am Abend nach Einbruch der Dunkelheit statt. 
Vor 1945 nahmen oft noch über neunzig Grundschüler 
an dem Fest teil. Sie liefen splitternackt durch den 
ganzen Ort und versteckten sich in dem Bemühen, ihren 
Verfolgern zu entgehen, oft in einem Feld oder im 
Bewässerungsteich. Wenn ihre Verfolger, die bis in die 
1980er Jahre meist 12- bis 14-jährige Mittelschüler 
waren, sie dann schließlich erwischten, haben sie ihre 
Opfer nach dem männlichen Motto „gelobt sei, was hart 
macht“ oft brutal und gründlich auch an sehr privaten 
Körperteilen eingeschmiert, was ihnen selbst vielleicht 
witzig vorkam, vielen ihrer jüngeren Opfer aber extrem 
peinlich war. Einige Jungen sollen vor Wut oder Scham 
über diese als entwürdigend empfundene Behandlung 
weinend nach Hause gelaufen sein.

Was die Sache für sie noch schlimmer machte, war die 
Tatsache, dass sie bei dieser Behandlung oft auch von 
Ortsfremden gesehen und fotografiert wurden. Um ihr 
Schamgefühl zu achten, dürfen die Opfer heute a) ihre 
Unterhose anbehalten und b) nicht mehr wie früher an 
allen Körperteilen eingeschmiert werden. Darüber hin-
aus ist c) den Verfolgern das Eintuschen der Jüngeren 
seit 1971 nur noch im Gelände des Schreins gestattet. 
Man hofft, dass die Anwesenheit einheimischer Zu-
schauer die Älteren von einer zu weit gehenden Miss-
handlung der Jüngeren abhalten wird. Das verhinderte 
aber nicht, dass immer weniger Jungen bereit waren, an 
diesem Brauch mitzuwirken. Da auch die älteren Mittel-
schüler oft kein Interesse mehr daran hatten, an dem so 
„entschärften“ Brauch mitzuwirken, hat man, 1993, als 
Verfolger erstmals drei kräftige 11- bis 12-jährige 
Grundschüler ausgewählt, von denen man hofft, dass sie 

mehr Verständnis für die Lage der Jüngeren aufbringen werden. Die Verfolgungsjagd 
und das Eintuschen der Jüngeren, das früher oft eine Stunde lang dauerte, endet heute 
schon nach etwa einer halben Stunde.

Abb. 4: Mit Tusche bemalter  
Junge während des Tusche-
schmier-Fests in Kashihara

Abb. 5: Älterer Junge verfolgt jün-
geren, um diesen mit Tusche  

zu beschmieren



12/2025

17

Wenn ihr Körper nach der unter viel Gelächter und Scherzen vorgenommene Eintu-
schung noch eine freie Stelle aufweist, wird den Jüngeren als krönender Abschluss 
noch das eine reiche (Reis)Ernte erbittende und verheißende Schriftzeichen 米 (jp. 
kome, Reis) auf den Rücken oder Bauch getuscht. Danach laufen die Jungen kurz nach 
16 Uhr erleichtert, aber auch ein bisschen stolz nach Hause. Dort nehmen sie ein gründ-
liches Bad, ziehen sich einen bequemen Trainingsanzug an und begeben sich zum Haus 
des neuen Kultleiters. Er bewirtet sie als seine Ehrengäste mit einem leckeren Abend-
essen, bei dem sie zu zeigen versuchen, dass sie sich schon fast wie „Erwachsene“ be-
nehmen können. Nach dem Essen können sie sich dann entspannen und dürfen sich bis 
kurz nach 19 Uhr ohne Aufsicht ihrem Alter entsprechend ausgelassen verhalten. 

In einem großen Raum haben sich inzwischen die Männer der Nachbarschaftsgruppe 
von Jiō versammelt und fertigen aus Reisstroh eine rund fünf Meter lange Schlange 
an. Die Jungen stellen zur gleichen Zeit zwei etwa 40 x 90 cm große hölzerne Votiv-
tafeln her, auf die sie ein einen Pflug ziehendes Pferd bzw. eine Reisumpflanzszene 
malen. Nachdem das geschafft ist, legen sie sich, noch leicht aufgedreht von den Erleb-
nissen des Tages, gegen 22.30 Uhr zum Schlafen auf die bereitgelegten Futons. Kurz 
nach 3 Uhr werden sie aber wieder geweckt, um gegen 4 Uhr, noch vor Morgengrau-
en, mit dem Kultleiter und drei weiteren Männern in einer kleinen Prozession zu der 
im Südwesten von Jiō gelegenen unscheinbaren Kultstätte der Feldgottheit zu ziehen. 
Dort legen sie die Schlange, die Votivtafeln, etwas Reiswein, eine brennende Kerze 
und andere Opfergaben ab. Mit der Darbringung der Opfergaben verbinden sie die Bit-
te an die Feldgottheit und an die in Gestalt der Schlange verehrte Wassergottheit, für 
ausreichend Regen für die bevorstehende Bewässerung der Reisfelder sowie für eine 
gute Ernte zu sorgen und die Jungen alle gesund aufwachsen zu lassen. Da die für ihre 
Gesundheit sorgende Kraft der Feuergottheit ja schon am Vortag mit der Tusche auf 
die Jungen aufgetragen wurde, kümmern sich nun also Feld-, Wasser- und Feuergott-
heit gemeinsam um die Gesundheit der Jungen (Jugend) des Ortes. Als kleines ge-
meinsames Mahl (naorai) mit der Feldgottheit trinken die Männer jetzt einen Schluck 
Reiswein und alle essen etwas Riementang, bevor sie sich in der Morgendämmerung 
zufrieden auf den Heimweg machen. Das Tuscheschmieren beim Schrein haben sich 
neben mir ein kleines Team der Kulturabteilung des Senders Nara TV, etwa zwanzig 
einheimische und fünf ortsfremde Besucher angesehen.

Um das Budget und die Nerven des Kultleiters nicht zu stark zu strapazieren, reini-
gen sich die Jungen von der Tusche heute nicht mehr, wie noch bis kurz nach 1945, im 
Bad des Kultleiters, sondern bei sich zu Hause. Anders als früher dürfen die Jungen 
in seinem Haus heute auch keine Randale mehr machen, indem sie, wie früher üblich, 
übermütig Schiebetüren und Strohmatten (tatami) im Haus herausreißen und beschä-
digen. Man befürchtet nämlich, dass sonst niemand mehr bereit ist, in Jiō das Amt des 
Kultleiters anzutreten.



OAG Notizen

18

Feuer und Rauch – Neben dem Feuer und sei-
nen Funken spielt im Volksglauben auch der vom 
Feuer erzeugte Rauch eine wichtige Rolle. Im al-
ten Indien war es schon zu Lebzeiten des histori-
schen Buddha (ca. 563–483 v. Chr.) im privaten 
wie im religiösen Bereich üblich, Sandelholz und 
andere gut riechende Materialien zu verbrennen. 
Der Rauch diente privat dem Überdecken übler 
Gerüche und dem Fernhalten lästiger Insekten 
sowie im religiösen Bereich der rituellen Reini-
gung und als Opfergabe. Obwohl sich Buddha, 
der sich nur als Lehrer sah, zu seinen Lebzeiten 
immer gegen Opfer ausgesprochen hatte, wird 
das Abbrennen von Räucherwerk schon bald 
nach seinem Tod als Opfergabe an ihn interpre-
tiert. Daneben dienen das Feuer der glimmenden 
Weihrauchkügelchen oder Räucherstäbchen und 
der von ihnen sich kräuselnd aufsteigende Rauch 
auch der rituellen Reinigung der – ebenfalls ge-
gen den Willen des Buddha – nach seinem Eingang ins Nirvāna zu seiner Verehrung 
errichteten Tempel und der diese besuchenden Menschen. Vor der Haupthalle fast jedes 
buddhistischen Tempels in Ostasien steht daher ein großes bronzenes Räucherbecken, 
in dem Gläubige brennende Räucherstäbchen darbringen, um sich durch deren Feuer 
und Rauch vor dem Betreten der Tempelhalle rituell zu reinigen. Wichtiger noch ist 
vielen Gläubigen jedoch die Feuer und Rauch zugeschriebene heilende und Krankhei-
ten fernhaltende Wirkung. Man sieht daher an diesen Räucherbecken fast immer eini-
ge Gläubige, die sich bemühen, den Rauch an eine erkrankte Stelle ihres Körpers zu 
fächeln. Wenn sie den Rauch zu ihrem Kopf fächeln, kann das z.B. bedeuten, dass sie 
Kopfweh oder Zahnschmerzen vertreiben wollen, sich einen klaren Kopf in einer be-
vorstehenden Prüfung wünschen oder aber, dass sie hoffen, dass der Rauch ihre Gebete 
und Bitten direkt zu einem Buddha, einem Bodhisattva oder zu einer buddhistischen 
Schutzgottheit emporträgt, was die Chance auf eine rasche Erhörung natürlich erhöht. 

Die Heilung oder Abwehr von Krankheit versprechen sich die Gläubigen auch, wenn 
sie bei einem Feuerlauf (hiwatari) durch glimmendes Feuer, heiße Asche und Rauch-
schwaden laufen. Der Rauch des bei einer buddhistischen Totenfeier (hōji) abgebrann-
ten Räucherwerks wird auch als „Diener des Toten“ (hotoke no tsukai) bezeichnet, 
weil er zu dem Buddha Amida in seinem Reinen Land (Paradies) aufsteigt und ihm 
die bevorstehende Ankunft des Verstorbenen anzeigt. Den Höhepunkt der vom 20. 
Februar bis zum 15. März nach dem Mondsonnenkalender durchgeführten Neujahrs-
rituale (shuni’e) des Tōdaiji-Tempels in Nara bildet für die Masse der Gläubigen, die 
zu den meisten Ritualen keinen Zutritt haben, ohne Zweifel das im Anschluss an das 

Abb. 6: Schüler zünden Räucherstäbchen 
zur rituellen Reinigung an



12/2025

19

Wasserschöpfritual (omizutori) durchgeführte Fackelritual (otaimatsu). Dabei erschei-
nen am frühen 13. März kurz nach Mitternacht zwölf kräftige junge Priester auf der 
Veranda der Nigatsudō-Halle und schwenken ihre hell lodernden großen Fackeln weit 
über die Brüstung, so dass sich ein breiter Fluss von Funken auf die unten erwartungs-
voll auf diesen Segen wartenden Besucher ergießt. Wer von den Funken getroffen wird, 
soll für ein Jahr von Dämonen, Krankheiten usw. verschont bleiben. 

Bei Dürre hat man in Japan früher oft Regenbitt-Rituale (ama goi) veranstaltet. Dabei 
wurde laut getrommelt und ein großes Feuer entzündet, bei dem man bewusst die Ent-
wicklung schwarzen Rauches förderte. Dahinter stand die magische Erwartung, dass 
die dunklen Regenwolken ähnelnden Rauchwolken und das an den Donner eines Ge-
witters erinnernde laute Trommeln, den Himmel ermuntern, Regen fallen zu lassen. 

Bei den im ganzen Land am Kleinen Neujahr (15. Janu-
ar) veranstalteten Feuern (dondoyaki, tondoyaki), bei 
denen der alte Neujahrschmuck am Fuß eines aus zu-
sammengebundenen Bambusstangen errichteten Pfei-
lers, oder an diesen gehängt, verbrannt wird, spielen 
Kinder die Hauptrolle. Die einen deuten den dabei ent-
stehenden Rauch als ein Zeichen, in welche Richtung 
die mit diesem Feuer verabschiedete (Jahres-)Gottheit 
oder die Ahnenseelen in ihre jenseitige Welt zurück-
kehren. Andere, die ein Blatt mit ihrem ersten Schön-
schreibversuch im neuen Jahr (kakizome) an den Pfei-
ler geheftet haben, freuen sich, wenn dessen brennende 
Reste vom Rauch hoch in den Himmel gerissen werden 
und hoffen, dass sie die Gottheiten oder Ahnen dazu 
bringen, sie auch weiter bei ihren kalligraphischen 
Übungen zu unterstützen.

Bis in das frühe 20. Jh. wurde in einigen ländlichen Regionen auch noch das Brauträu-
chern (yome ibushi) gepflegt. Dabei wurde im Haus des Bräutigams in der meist aus 
gestampftem Lehm bestehenden Diele ein offenes, stark rauchendes Begrüßungsfeu-
er entzündet. Wenn die Braut sich, hustend und niesend, durch den dichten Rauch in 
das Haus vorgearbeitet hatte, galt sie nicht nur als rituell gereinigt, sondern auch als 
in Glück und Unglück belastbar. In Nordwest-Kyūshū streute man bei diesem Belast-
barkeitstest manchmal auch noch Pfeffer auf das Feuer und klopfte der Braut, wenn sie 
wieder Luft bekam, mit einem glimmenden Stück Brennholz tröstend auf den (beklei-
deten) Hintern. 

Traditionell fanden in Japan früher fast alle Feste vom Sonnenuntergang bis zum Son-
nenaufgang statt. Der nächtliche Festplatz bzw. Festraum wurde durch die lodernden 
Flammen der Fackeln oder eines offenen Feuers meist nur schwach erhellt. Das kann, 

Abb. 7: Feuer und Rauch bringen 
beim Hōranya-Fest auch Regen



OAG Notizen

20

im Verein mit dem vielen Festen vorangegangenen Fasten und Schlafentzug, den oft 
stundenlang anhaltenden monotonen Gesängen und Tänzen, dem rhythmischen Trom-
meln und Flöteblasen sowie der Verringerung des Sauerstoffgehalts der Luft im stark 
verräucherten Festraum zur Ausschüttung von Endorphinen und zu scheinbar über-
natürlichen Erfahrungen und Trancezuständen führen. Religiös disponierte Menschen 
gelangen so leicht zu der Überzeugung, der Gottheit nahe zu sein. Solche Erfahrungen 
bieten einem heute fast nur noch die von Votivtänzen begleiteten nächtlichen Heißwas-
ser-Rituale.

Heißwasser und Wasserdampf – Besonders 
wirksam ist die Kraft des Feuers, wenn sie sich 
mit der des Wassers vereinigt. Dieser vereinten 
Kraft bedient sich seit dem Mittelalter auch das 
gemeine Volk im Heißwasser (yudate)-Ritual. 
Dabei setzt man einen eisernen Kessel auf ei-
nen Lehmherd oder auf einen Dreifuß, unter 
dem ein Feuer brennt, und kocht darin reines 
Wasser auf. Die in Feuer und Wasser wirkende 
göttliche Kraft zeigt sich u.a. in den sich beim 
Kochen bildenden Blasen, Wassertröpfchen 
und im Wasserdampf.

Da sich das Ritual aus dem von der Obrigkeit 
im Altertum als Gottesurteil eingesetzten ku-
gatachi-Ordal entwickelt hat, kann man da-
von ausgehen, dass auch die im Vergleich da-
mit ungefährlichen Heißwasser-Rituale des 
Volkes anfangs durchgeführt wurden, um von 
der Feuer-, Wasser-, Berg-, Feld- oder Orts-
gottheit usw. eine Antwort auf eine für das Le-
ben der Gemeinde wichtige Frage zu erhalten. 
Die Antwort der Gottheit liest man z.B. aus der Zahl, Größe und Form der beim Ko-
chen entstehenden Wasserblasen. Beim Tönender Kessel-Ritual (kama nari shinji), ei-
ner Form des Heißwasser-Rituals, an dem ich am 15. Januar 1972 im Mita Hachiman-
Schrein (Minato-ku, Tokyo) teilnehmen konnte, deutet man die Antwort der Gottheit 
auf die Frage nach Glück, Gesundheit, Erfolg usw. im neuen Jahr aus dem beim Kochen 
des Wassers im Kessel von dem aufsteigenden Wasserdampf und von dem nur locker 
aufgesetzten Deckel verursachten pfeifenden, klappernden, „okakari“ („von der Gott-
heit besessen“) genannten Geräusch und seiner Lautstärke. 

Zu den bekanntesten, heute noch in jedem November in mehreren Weilern im Berg-
land von Oku-Mikawa in der Präfektur Aichi abgehaltenen Heißwasserritualen ge-
hört das Blütenfest (hana matsuri), bei dem mit „Blüten“, die Tropfen des am Ende des  

Abb. 8: Traditionelles Heißwasserritual,  
bei dem Wasser in einem Lehmherd zum  

Kochen gebracht wird



12/2025

21

Festes verspritzten heißen Was-
sers gemeint sind. Mit dem Fest 
sollen die Lebenskräfte der Na-
tur gestärkt und der Ort mit sei-
nen Menschen rituell gereinigt 
sowie von altem Unheil befreit 
und vor neuem Unheil bewahrt 
werden. Ich habe das Fest im 
November 1993 und 1994 zwei-
mal in Nakashitara sowie in 
Tsuki und Misono besucht. Für 
das Fest wird im Gemeindezen-
trum oder (sehr selten) in einem 
Privathaus des Ortes in dessen 

größtem Raum unter einem künstlichen Himmel aus Papier ein Altar errichtet und ein 
kleiner Tanzplatz abgesteckt. Der in der Mitte des Tanzplatzes aus Lehm errichtete 
Herd wird durch einen hinter ihm angebrachten langen sakaki-Zweig und zwei weiße, 
Herdhellebarden (kama boko) genannte Ritualstäbe als heiliger Bezirk gekennzeich-
net. Vor Beginn der um den Herd herum veranstalteten Votivtänze führt der als Laien-
priester gekleidete Festleiter am Spätnachmittag das Ritual der Reinigung des Herdes 
(kama barai) durch. Dabei rezitiert er feierlich das Ritualgebet der Großen Reinigung 
(Nakatomi no harae) und lädt die Gottheiten der fünf Himmelsrichtungen (Osten, Sü-
den, Westen, Norden und Mitte) sowie die Gottheiten des Himmels, der Erde und des 
Meeres ein, von den Opfergaben zu kosten, die man auf einem kleinen, vor dem Herd 
stehenden Opfertischchen für sie aufgebaut hat. Danach entfacht er in dem Herd ein 
Feuer, in das er etwas Salz wirft. Damit sind das Feuer und der Herd rituell gereinigt 
und bereit dafür, Gottheiten, die das möchten, vorübergehend als Sitz zu dienen, von 
dem aus sie den Tänzen und den Auftritten der Masken auf dem Fest bequem zusehen 
können. 

Mit dem reinen Feuer des Herdes wird anschließend auf dem freien Platz vor dem Ge-
bäude ein offenes heiliges Feuer (seito) entzündet. Dieses wird vom Beginn der Tänze 
am Abend bis zu seiner Zerstörung durch die Streitäxte maskierter Teufel am Spät-
nachmittag des zweiten Festtages unter den wachsamen Augen der Feuerwehr un-
terhalten. Zu Ehren der das Fest besuchenden Gottheiten werden in den nächsten 24 
Stunden – nur kurz durch den Auftritt von Teufels- und anderen Masken unterbrochen 
– zum Klang von Trommel, Flöte und sich wiederholendem einförmigem Gesang ohne 
Pause Votivtänze um den Herd aufgeführt. Als erste tanzen die 5 bis 9 Jahre alten klei-
nen Jungen und Mädchen des Ortes. Ihnen folgen die 10- bis 12-, die 12- bis 15- und 
schließlich die 16- bis 18-jährigen jungen Männer. Den Höhepunkt des Festes bildet der 
am Abend des zweiten Festtages von vier im Ort als vollwertige Männer (ichinin mae) 
anerkannten 18-jährigen Tänzern getanzte yubayashi-Tanz. Bei diesem anfangs lang-

Abb. 9: Herdreinigung während des Hana matsuri in  
Nakashitara (Präfektur Aichi) durch den Festleiter



OAG Notizen

22

samen, doch stetig schneller werdenden, fast 
eine Stunde dauernden Tanz um den rauchen-
den Herd schwingen die Vier über ihren Köpfen 
rhythmisch zwei dicke „Heißwasserzöpfe“ (yu 
tabusa) aus Reisstroh. Der Raum wird bei die-
sem Tanz allein durch das lodernde Herdfeuer 
beleuchtet. Je lauter die Zuschauer sie mit heise-
ren Rufen „te ho he, te ho he …“ anfeuern, desto 
wilder kreisen die Vier um den Herd, bis sie ih-
ren Tanz schließlich abrupt stoppen, ihre dicken 
Heißwasserzöpfe tief in das in dem Eisenkessel 
kochende Wasser tauchen und es ohne Vorwar-
nung auf alle Anwesenden – würdige Honorati-
oren und verwirrte Fotografen eingeschlossen 
– spritzen, die nicht rechtzeitig die Flucht ergrif-
fen haben. Das wiederholen sie solange, bis der 
Kessel leer ist, den die Freiwillige Feuerwehr 
aber rasch mit neuem, nun aber kaltem Wasser 
füllt. Die Vier tauchen ihre Zöpfe also unermüd-
lich weiter in das Wasser und jagen eifrig auch 
Zuschauern, die zu fliehen versuchen, bis in den 
Hof nach, um sie der Segnungen des Festes teil-
haftig werden zu lassen. 

In dem Bewusstsein, dass das heiße Wasser 
und der Dampf, in denen die reinigende, hei-
lende und exorzisierende Kraft des Feuers und 
des Wassers wirken, sie von allem Übel gerei-
nigt haben und im neuen Jahr Krankheit und 
Unheil von ihnen fernhalten, gehen die meisten 
Teilnehmer dann klatschnass und müde, aber 
glücklich, nach Hause. Der von dem kochenden 
Wasser aufsteigende Wasserdampf dient, dem 
Glauben einiger Dörfler zufolge, den Gottheiten 
als eine Art Leiter zwischen Himmel und Tanz-
platz. (Eine reich bebilderte Beschreibung des 
Hana matsuri und seiner Rituale in Nakashita-
ra findet sich in: Ulrich Pauly, Die Teufel kom-
men zum Tanz, OAG Taschenbuch Nr. 80, Tokyo 
2002.) 

Abb. 10: Yubayashi-Tanz um das Herdfeuer 
unter dem künstlichen Himmel

Abb. 11: Rhythmischer Yubayashi-Tanz mit 
„Heiwasserzöpfen“ um den Herd



12/2025

23

Namen und Funktionen der Feuergottheit – Der Glaube an eine fast immer privat im 
Haus, aber z.T. auch im Rahmen dörflicher Rituale verehrte Feuergottheit (hi no kami) 
ist seit alters in ganz Japan verbreitet. Sie wird u.a. unter den folgenden Namen verehrt: 
In Okinawa und Süd-Kyūshū als Feuergottheit bzw. Kesselherr (okamasama). In Nord-
ostjapan als Feuermann (hi otoko), Kessel- bzw. Herdmann (kama otoko), Herdgott 
(kamado no kami), Herdherr (okama sama), Herdbuddha (kamado botoke) oder auch 
Kesselbuddha (kama botoke). In Ostjapan als Herdgott (kamajin), Herdmann, Feuer-
mann, Herdgott (kama gami). In Kinki und in Westjapan wird der Herdgott auch unter 
dem Namen Kōjin („Wilde Gottheit“) oder Dokōjin sama verehrt.

Die Feuer- bzw. Herdgottheit tritt in vielerlei Funktionen auf, wacht aber in erster Li-
nie über die Feuerstelle, den (Koch-)Herd und den (Koch-)Kessel. Da die Feuerstelle 
(Kochherd) eines Hauses und die Mitglieder des Haushaltes im Denken des Volkes seit 
alters untrennbar miteinander verbunden sind, sehen manche Familien die Herdgott-
heit auch als ihre Ahnengottheit an. Wie die Ahnengottheit gilt die Herdgottheit als 
eine Schutzgottheit des Hauses und seiner Bewohner, und von da war es oft nur ein 
kleiner Schritt, sie auch als Schutzgottheit der ganzen Sippe und des Ortes bzw. aller 
dort geborenen Bewohner anzusehen. 

Ab dem Mittelalter wird die Feuergottheit oft auch mit der taoistisch angehauchten 
Gottheit Kōjin (wörtl. „wilde Gottheit“) oder Dreischätze-Kōjin (Sambō Kōjin) asso-
ziiert. Man erwartet von ihr, dass sie, ihrem wilden Charakter entsprechend, nicht nur 

Abb. 12: Bespritzen der Anwesenden mit dem kochenden Wasser am Ende des Tanzes



OAG Notizen

24

das Herdfeuer schützt, sondern das Haus auch vor Einbruch und Diebstahl sowie vor 
Brand und anderen Katastrophen bewahrt. Als Unheil und wildes Feuer abwehrende 
Gottheit (hinan yoke und hibuse no kami) ist sie auch dafür zuständig, die kosmische 
Ordnung aufrecht zu erhalten. Oft weist man ihr zusätzlich noch die Aufgaben einer 
Ackerbau- oder Reisfeldgottheit zu. In manchen Dörfern weist sie auch die Züge einer 
Wassergottheit auf. Dazu entwickelt sich die Feuergottheit als Kōjin bald auch zu einem 
Schutzpatron von Rind und Pferd und wird trotz oder wegen ihres rauhen, aber herzli-
chen Charakters vielerorts auch als ein Freund der Kinder geschätzt. 

Unter dem Namen Dokōjin begegnet uns die Feuergottheit schließlich in der Chūgoku-
Region, am Westende der japanischen Hauptinsel Honshū, als eine Wandergottheit 
(yugyō gami), die sich im Frühjahr am Kochherd, im Sommer am Hoftor, im Herbst am 
Brunnen und im Winter auf der Tenne (im Hof, niwa) des Gehöfts verehren lässt. Wie 
Kōjin ist sie leicht erregbar und bringt Unheil über Haus und Hof, wenn man einen ihrer 
vier Verehrungsorte verunreinigt.

Die Kultstätte (Sitz) der Feuergottheit – 
Das Herz des japanischen Hauses bildet seit 
mehreren tausend Jahren die Feuerstelle (iro-
ri), die bis in die Neuzeit hinein meist eine of-
fene Feuergrube war. Sie lag etwas tiefer als 
der Fußboden und über ihr hing von der 
Decke, in deren Mitte sich ein Loch als 
Rauchabzug befindet, an einem in der Höhe 
verstellbaren Haken der Kochkessel (kama). 
Eine ältere, einfachere, in ärmeren Haushal-
ten Südjapans bis in die Neuzeit benutzte 
Kochmethode bestand darin, den Kochkessel 
auf drei, oft vom Meeresstrand geholte, große 
Natursteine zu setzen, zwischen denen ein 
Kochfeuer brannte. Wie unsere traditionellen 
Küchen spendet die Feuerstelle Licht, Wärme 
und Nahrung. Sie bildet den Lebensmittel-
punkt der Familie und ist die älteste Kultstät-
te des japanischen Hauses. An ihr fand die ab 
dem Mittelalter auch bei den Bauern belegte 

Verehrung des Feuergottes und des mit diesem oft gleichgesetzten Kesselgottes statt. 
Wo man die offene Feuerstelle durch einen aus Steinen errichteten dauerhaften oder ei-
nen nur für die Dauer eines Festes aus Lehm errichteten Herd (kamado) ersetzt hat, 
wird dieser zum Verehrungsort der dann oft Herdgottheit genannten Feuergottheit. 
Beide Herdtypen haben vorn ein Feuerungsloch und oben eine runde Öffnung, in die 
der Kochkessel eingelassen wird. Ein als heilige Stätte markierter Lehmherd kann wie 

Abb. 13: Traditionelle Feuerstelle (irori)



12/2025

25

der Kochkessel der Gottheit als temporärer Sitz (yorishiro) dienen. Manchen Gläubi-
gen gelten Herd oder Kessel sogar als Verkörperung der Gottheit (shintai) oder als die 
Gottheit selbst. 

Noch heute findet man in einigen alten Bauernhäusern auf einem erhöht angebrachten 
Hängebord (tana), auf einem kleinen hölzernen Hausschrein oder an einem tragenden 
Pfeiler nahe der Feuerstelle oder des Herdes Amulette, die vor Hausbrand und ande-
rem Unheil schützen. In einigen Häusern zeigt ein Ritualstab (gohei) die Anwesenheit 
der Feuer- oder Herdgottheit an. Die auf diesem Hängebord verehrte Gottheit wird oft 
otanasama (Gottheit bzw. Herr/Herrin auf dem Hängebord) genannt. Die heute noch 
in einigen Häusern der Region Rikuzen (Präfektur Miyagi) an einem Pfeiler nahe dem 
Herd hängende hölzerne oder tönerne hyottoko-Maske stellt jedoch keine Gottheit dar, 
sondern einen Mann, der mit vollen Backen und schiefem, gespitzem Mund ein Feuer 
anbläst. Die als Feuer-, Feuerabwehr- und Schutzgottheit der Familie verehrte Herd-
gottheit nimmt ihre Aufgabe sehr ernst. Sie soll die einzige Gottheit sein, die im 10. 
Monat zu Hause bleibt und über das Wohlergehen „ihrer“ Familie wacht. Alle anderen 
Gottheiten sind dann in Izumo (Präfektur Shimane) versammelt, um dort den neuesten 
Klatsch und Tratsch auszutauschen, weshalb der 10. Monat seit alters auch „götterloser 
Monat“ (kanna zuki) genannt wird.

Das Feuer der Feuerstelle ist heilig und gilt wie der Herd als Symbol für das Haus und 
die im Haushalt lebenden Menschen. Da die Gottheiten das Unreine hassen, muss die 
Feuerstelle peinlich sauber gehalten werden. Das ist die alleinige Aufgabe der Haus-
frau, die auch für den Kult der Feuergottheit und für die Versorgung des Hausaltars zu-
ständig ist. Sie musste früher vor allem darauf achten, dass das Feuer nie ausging. Die 
liebe Nachbarin um eine glühende Kohle zum Neuentfachen des Feuers bitten zu müs-
sen, hätte einen empfindlichen Gesichtsverlust bedeutet. Wenn ein Sohn eine Zweig-
familie gründete, erhielt er früher etwas vom heiligen Feuer und der Asche des Herds 
seiner alten Familie, um das in seinen neu gegründeten Haushalt zu übertragen. Dieses 
heute selten gewordene Ritual nennt man „Teilen des Herdfeuers“ (kamado o wakeru).

Neujahrsfeuer – Feuerfeste und -rituale finden heute noch das ganze Jahr über in allen 
Landesteilen statt: Man feiert sie in Shintō-Schreinen, in buddhistischen Tempeln, aber 
ebenso oft auch im Rahmen der Familie, des Dorfes oder des Stadtviertels als gelebten 
Volksglauben oder als nur noch schwach religiös angehauchte Form der Traditionspfle-
ge. Am häufigsten sind sie in den Neujahrstagen (1.–16. Januar) und am Totenfest (13.–
15./16. Juli oder August). Das zu Neujahr entfachte reine Feuer gilt nicht nur als Sitz der 
Jahres- oder einer anderen Gottheit. Es belebt mit seiner reinigenden, heilenden apotro-
päischen Kraft auch die Natur, die Sonne und die Menschen und hält Unheil von letzte-
ren fern. Mancherorts dienen offene Feuer und brennende Fackeln auch als Signal- oder 
Willkommensfeuer, um der über die Neujahrstage zu Besuch kommenden Jahresgott-
heit, Ahnengottheit bzw. den Ahnenseelen den Weg in das Dorf zu erleichtern.



OAG Notizen

26

Zu den wichtigsten Aufgaben der Hausfrau gehörte es früher, am Jahresende das alte 
Herdfeuer zu löschen, seine Asche zu entfernen und den Herd im Falle einer Verun-
reinigung mit Salz zu reinigen, bevor sie ein neues reines Feuer in ihn einbrachte. An 
vielen Orten konnte sie sich bei der Reinigung des Herdes der Dienste blinder buddhis-
tischer Priester (mōsō) oder Laien bzw. sich Schreinjungfrau (miko) nennender Frau-
en bedienen, die ebenfalls oft Laien waren, die auf eigene Rechnung arbeiteten. Eini-
gen dieser Männer und Frauen wurde von den Behörden allerdings immer wieder die 
Ausübung ihrer Arbeit untersagt, da sie neben der von Gebeten und dem Klingeln von 
Glöckchen begleiteten rituellen Reinigung des Herdes (kama[do] barai, kōjin barai) 
und dem Verkauf von Amuletten zur Feuerabwehr usw. häufig auch sexuelle Dienst-
leistungen anboten.

In einigen Bergdörfern im Kirishima-Gebirge im Norden der Präfektur Kagoshima 
entzündet man als Ernteorakel am Silvesterabend auf der Feuerstelle oder im Herd ein 
bis zu 2 m langes Stück eines Eichen- oder anderen wertvollen Baumstammes. Wenn 
man den Stamm bis zum Kleinen Neujahr am Brennen oder wenigstens am Glimmen 
erhalten kann, gilt das als Antwort der Berggottheit, dass die Ernte im neuen Jahr sehr 
gut ausfallen werde. Ein ab Silvester dauerhaft lang brennendes Feuer soll auch den 
Fortbestand und den Wohlstand des Haushaltes garantieren. 

In ganz Japan ist das am Kleinen Neujahr be-
gangene Ritual des dondo yaki (tondo yaki) 
bzw. sagichō verbreitet. Es soll aus der Zeit 
des Brandfeldbaus stammen und war mög-
licherweise einmal ein Ernteorakel. Seine 
Durchführung variiert von Ort zu Ort, be-
steht aber meist darin, dass die Kinder eines 
Ortes bei ihren Nachbarn alte, defekte Neu-
jahrsdekorationen einsammeln. Diese legen 
sie dann am Abend des Kleinen Neujahr (15. 
Januar) am Fuß eines Pfeilers ab, der an eini-
gen Orten aus Bambusstangen gebildet wird, 
die beim Rußfegen (susubarai) am Jahres-
ende benutzt wurden, oder befestigen sie 
an dessen Außenseite. Dann stecken sie den 
Pfeiler in Brand und feuern die Flammen mit 
lauten Rufen „dondo, dondo“ an. Das laut-
malerische „dondo“ oder „tondo“ soll an das 
krachende Geräusch des explodierend ver-
brennenden Bambus (baku chiku) erinnern. 
Lokale Bezeichnungen (wie z.B. onbe d.h. gohei) für den Pfeiler weisen darauf hin, 
dass er an einigen Orten während des Verbrennens als feuriger Sitz der Gottheit ange-

Abb. 14: Neujahrsfeuer (dondo yaki)



12/2025

27

sehen wird. Auch viele der um ihn herum abgelegten oder an ihn gehängten Neujahrs-
dekorationen haben in den Häusern in den Neujahrstagen als Sitz einer Gottheit (yo-
rishiro) gedient. Das Verbrennen des dondo (dondo yaki) ist also die Verabschiedung 
einer Gottheit (kami okuri). Mit dem Verbrennen ihres Sitzes wird ihr unmissverständ-
lich klar gemacht, dass es für sie nun an der Zeit ist, in Feuer und Rauch aufzusteigen 
und in ihre eigene Lebenswelt zurückzukehren. Die Antwort, um welche Gottheit es 
sich hier handelt, fällt von Ort zu Ort verschieden aus. Es kann sich u.a. um die Jahres-
gottheit, die Schutzgottheit der Wege (dōsojin), die Schutzgottheit der Grenze zwischen 
der Welt der Lebenden und Toten (sae no kami), die Berggottheit, die Feuergottheit, 
aber auch um die Ahnengottheit bzw. die Ahnenseelen handeln. 

Da das reine Feuer des neuen Jahres als besonders heilig angesehen wird, schreibt man 
ihm und seiner Asche eine starke, Unheil abwehrende (mayoke) Wirkung zu. Daher 
rührt auch die Beliebtheit der vielen Feste, bei denen man Kindern, um sie vor Krank-
heiten zu schützen, und Frischverheirateten, denen man Fruchtbarkeit und reichen Kin-
dersegen wünscht, vor allem in den Neujahrstagen Asche oder Ruß ins Gesicht oder 
auf den Körper schmiert. Die apotropäische Wirkung von Feuer und Asche ist auch der 
Grund für den Glauben, dass die Kinder, welche in Feuer und Asche des dondo yaki ge-
röstete Reiskuchen (mochi) oder Reisknödel (dango) essen, für ein Jahr von Krankheit 
und sonstigem Unheil verschont bleiben. 

Feuer am Totenfest Bon – Viel weiter als der Glaube an den Besuch der Ahnensee-
len zu Neujahr ist in Japan heute noch die Überzeugung verbreitet, dass die Totensee-
len zum Bon-Fest die Häuser ihrer noch lebenden Angehörigen aufsuchen. Damit die 
Totenseelen den Weg leichter finden, zünden einige traditionsbewusste Familien in 
Dörfern – wenn ihnen die Feuerwehr und die Gemeindeverwaltung das gestattet – am 
Abend des 13. Juli oder August, als Signalfeuer vor ihrem Tor oder Hauseingang, im 
Hof oder Garten, auf der Tenne, unter der Dachtraufe oder vor der Feuerstelle (Herd) 
offene Feuer, Laternen oder Fackeln an. Man nennt diese privaten Feuer Willkommens-
feuer (mukaebi), Willkommensfackel (mukaetaimatsu) oder Willkommenheißen der 
Totenseelen (tama mukae, shōryō mukae). Die früher in manchen Orten von der Ge-
meinde am Dorfrand, an einem freien Platz oder als Eckfeuer (kadobi) an einer Stra-
ßenecke oder Wegkreuzung errichteten öffentlichen Willkommensfeuer sind inzwi-
schen allerdings fast völlig ausgestorben. 

Das Bon-Fest ist in Japan kein gesetzlicher Feiertag, doch die meisten Japaner nehmen 
sich drei Tage Urlaub, um es in ihrem Heimatort mit der Familie zu feiern. Nachdem 
man dort im besten Raum (zashiki) des Hauses einen mit Bildern der Verstorbenen, 
Laternen und Opfergaben geschmückten Bon-Altar aufgebaut hat, ziehen einige rüsti-
ge Familienmitglieder mit den Laternen zum nahegelegenen Berg, Flussufer, Meeres-
strand oder zum Familiengrab auf dem Friedhof, um dort (der Glaube, wo sie ankom-
men, variiert von Ort zu Ort) die aus dem Totenreich zu Besuch kommenden Seelen 
abzuholen und nach Hause zu geleiten. Dazu entzündet man die Laternen, bittet die 



OAG Notizen

28

Seelen, ehrerbietig darin Platz zu nehmen, und trägt sie dann gut gelaunt unter oft mun-
teren Plaudereien nach Hause. Am Willkommensfeuer vorbei trägt man die Laternen 
mit den Seelen vorsichtig die Stufen in das Haus hinauf und überträgt sie auf den Bon-
Altar. Von ihrem Sitz in der brennenden Laterne bzw. im Feuer der Laternenkerze  
können die Totenseelen nun bis zum Abschied am Abend des 15. oder am Morgen des 
16. allen Gesprächen zwischen den Familienmitgliedern und zu Besuch kommenden 
Freunden und Verwandten folgen, die sich oft heiter bis in die Nacht hinziehen. Dabei 
erfährt die Totenseele alles, was ihre Familie seit dem letzten Bon-Fest erlebt hat und 
auch welche Erinnerungen die Lebenden an sie haben. 

Am Abend des 15. oder am Morgen des 16. verabschiedet man die Totenseelen der Fa-
milie wieder und gibt ihnen häufig Reiseproviant (Nahrungs- und Trankopfer) mit auf 
ihren Rückweg ins Totenreich. Weit verbreitet ist auch der Brauch, die Totenseelen in 
brennenden, auf Brettchen gesetzte Laternen (tōrō nagashi) einen Fluss hinunter oder 
im Meer ins Totenreich oder Paradies davontreiben zu lassen. An einigen Orten werden 
heute noch im Freien große öffentliche Geleitfeuer (okuri bi) zur Verabschiedung der 
Totenseelen ins Totenreich entzündet. Ein besonders spektakuläres Geleitfeuer findet 
nach Einsetzen der Dunkelheit am 16. August ab 20 Uhr in Kyoto statt. Dabei werden 
für 30 Minuten fast alle Lichter der Stadt gelöscht und dann rasch nacheinander auf 
fünf Berghängen rings um die Stadt große, offene Feuer in Gestalt von chinesischen 
Schriftzeichen (daimonji) entzündet. Früher hat man bei den öffentlichen Geleitfeuern 
oft auch überflüssig gewordenes Festzubehör verbrannt. 

Sehenswert ist auch das Wegsenden der Toten-
seelen in einem Seelenschiff (shōryō bune, o-
shoro bune). Diese reich mit Opfergaben und 
den brennenden Laternen mehrerer Totenseelen 
beladenen, bis zu 8 m langen, aus Bambus und 
Stroh gebauten Schiffe lässt man den Fluss hin-
unter oder vom Meeresstrand aus (mancherorts 
brennend) in Richtung Totenreich oder Para-
dies wegtreiben. Der rituellen Reinigung, dem 
Schutz der Gemeinde vor Krankheit und ande-
rem Unheil durch Feuer, Funken und Rauch 
und, einer Theorie zufolge, auch der Besänfti-
gung einer erzürnten Totenseele dient das Tra-
gen sieben großer, 500 kg schwerer, aus Stroh 
und Bambus hergestellter walzenförmiger 
brennender Fackeln mit 2 m Durchmesser, 
durch je 40 Männer beim Hōranya-Fest im Hi-
gashi bōjō-Viertel von Kashihara (Präfektur 
Nara) am 15. August. 

Abb. 15: Beim Hōranya-Fest ziehen zylindri-
sche Riesenfackeln durch Kashihara



12/2025

29

Ein anderer traditioneller Sommerbrauch zur Vertreibung von Unheil ist der heute 
noch in einigen Dörfern im Juni oder Juli durchgeführte Umzug durch die Felder, bei 
dem man unter lautem Rufen und Trommeln brennende Fackeln schwenkt, um so die 
Feldfrucht schädigende Vögel und Insekten sowie böse Geister, Racheseelen und ande-
res Unheil zu vertreiben. 

Im Folgenden wird die Bedeutung und der Ablauf von drei berühmten Feuerfesten 
näher dargestellt.

Die Teufelsnacht in Kurume – Eines der drei sehenswertesten Feuerfeste Japans ist 
die Teufelsnacht (oniyo) im Tamatare-Schrein der Stadt Kurume (Präfektur Fukuoka). 
Das bis 1954 am 7.1. nach dem Mondsonnenkalender und seitdem jedes Jahr am 7. Ja-
nuar gefeierte Fest soll an den 7.1. des Jahres 368 erinnern. An diesem Tag gelang es 
dem von dem halbmythischen Kaiser Nintoku nach Nord-Kyūshū entsandten General 
Tō no Otodo, eine dort schon länger ihr Unwesen treibende Verbrecherbande nachts 
bei Fackellicht aufzustöbern und ihrem Anführer den Kopf abzuschlagen. Tō no Otodo 
(alias Tamatare), der mit seinem Sieg Frieden und Wohlstand in der Region wiederher-
gestellt hatte, wurde nach seinem Tod von der dankbaren Bevölkerung als regionale 
Schutzgottheit Tamatare verehrt. Der Anführer der Bande mutierte nach seiner Ent-
hauptung zum Teufel (j. oni). Japanische Teufel sind jedoch durchweg ambivalenter 
Natur. Sie haben eine dämonische, aber auch eine freundliche Seite. So konnte aus dem 
geköpften Verbrecher im Laufe der Jahrhunderte die Schutz gewährende Teufelsgott-
heit Kimen Sonshin werden. 

Die Teufelsnacht ist der Höhepunkt und das Ende der von der Silvesternacht bis zum 
7. Januar durchgeführten Neujahrsrituale, bei denen im Schrein täglich für Glück und 
Gesundheit im Neuen Jahr gebetet wird. Die Teufelsnacht gehört zu dem in ganz Ja-
pan bis heute weit verbreiteten neujährlichen, exorzistischen Übelvertreiben (tsuina). 
Bis in die 1870er Jahre war allen Ortsfremden der Besuch der Rituale der Teufelsnacht 
strengstens verboten. Die Meiji-Regierung bemühte sich ab 1868 zwar, derartige, als 
einem modernen Staat nicht angemessen empfundene, xenophobe Verhaltensweisen 
von Japanern gegenüber anderen Japanern zu untersagen, doch die Öffnung des Festes 
erfolgte letztlich erst nach 1945. Noch bei meinem Besuch, am 4. und 7. Januar 1975, 
standen einige der auf dem Fest eine aktive Rolle spielenden Männer dem Besuch von 
Ortsfremden (yosomono) feindselig gegenüber und versuchten, sie – nur teilweise er-
folglos – rabiat vom Festgeschehen wegzuschubsen. Das half aber nicht. Die liberale-
ren Aktiven setzten sich durch und die Zahl der, 1975, fast nur lokalen 5.000 Zuschauer 
wuchs durch den Zustrom vieler Ortsfremder bis 1989 auf 15.000 Besucher aus dem 
ganzen Land an. Die Teufelsnacht hatte sich zu einem wahren Besuchermagnet ent-
wickelt und wurde 1994 zum Nationalen Wichtigen Immateriellen Volkskulturschatz 
(kuni no jūyō mukei minzoku bunkazai) ernannt.



OAG Notizen

30

Der Tamatare-Schrein wurde 673 erbaut, doch schon 814 wurde auf seinem Gelän-
de der Daizen-ji errichtet, in dem mehrere buddhistische Mönche tätig waren. Aus 
dem Schrein war damit ein Schreintempel geworden, der im Laufe der Jahrhunderte 
mehrmals abbrannte, aber immer wieder neu aufgebaut wurde. 1868 wurde der Tem-
pel Daizen-ji aufgelöst, doch der 1952 in den hohen Rang eines Jingū erhobene, jetzt 
Tamataregū genannte, Tamatare-Schrein hat einige der alten Tempelgebäude umfunk-
tioniert und nutzt sie bis heute. So wurde aus der alten Amida-Halle die Teufels-Halle 
(onidō). Der Name Tamatare des Schreins geht auf den nach seinem Tod als Schutzgott-
heit Tamatare verehrten Tō no Otodo zurück. 

Die Neujahrsrituale beginnen damit, dass ein Priester am Silvesterabend in der 
Haupthalle des Schreins mit aus einem Feuerstein geschlagenen Funken ein reines, 
neues, Teufelsfeuer (onibi) genanntes Feuer für das neue Jahr erzeugt, das er auf eine 
Laterne überträgt. Im darauffolgenden Ritual der tönenden Bogensehne (meigen) rei-
nigt er dann Vertreter der Schreingemeinde (ujiko), der Teufelsversammlung (oni’e), 
des Vereins zur Pflege der Teufelsnacht (oniyo hozonkai) sowie die in der Nacht be-
nutzten Geräte dreimal rituell, indem er einen Bogen nach oben, nach unten und dann 
nach vorne richtet, wobei er die Bogensehne stark spannt und dann über den Köpfen 
bzw. Geräten laut tönend zurückschnappen lässt. Auf die um 23 Uhr beginnende Sil-
vesterfeier ( joyasai) im Schrein folgt die Neujahrsfeier (saitansai), die sich bis in den 
Neujahrsmorgen hinzieht. Ab 11 Uhr werden im Schreingelände im Freien Löwentänze 
(shishimai) aufgeführt, bei denen man seinen Kopf oder den seiner Kinder in das weit 
geöffnete Maul der Löwenmaske legen kann, um so im neuen Jahr vor Krankheiten 
gefeit zu sein. Von der Silvesternacht bis zur Teufelsnacht müssen die am Fest beteilig-
ten Priester (früher auch die Laien-Kultfunktionäre) enthaltsam leben, d.h. sie dürfen 
kein Fleisch verzehren und keinen Geschlechtsverkehr ausüben. Sie wachen über das 
Teufelsfeuer und beten in der Teufelsversammlung täglich um Frieden im Land, Ge-
deihen der Fünf Feldfrüchte (gokoku), Wohlergehen der Familie und Freibleiben von 
jeglichem Unheil. (Das 712 erschienene Kojiki nennt in der Mythe der Ermordung der 
Nahrungsgöttin Ōgetsuhime die Fünf Körnerfrüchte Reis, Hirse, Gerste, azuki- und  
Sojabohne. Für ihr Gedeihen und für den Frieden im Land wird heute noch täglich in 
allen Shintō-Gottesdiensten, zu Beginn fast aller nicht rein touristischen Feste (matsu-
ri) sowie z.B. bei allen in Schreinen veranstalteten Ringkämpfen des Laien-Sumō und 
sogar bei der Ringweihe vor Beginn der Turniere des professionellen Sumō gebetet.) 
Die Teufelsversammlungen enden am 7. Januar mit dem Übelvertreiben (tsuina) in der 
Teufelsnacht.

Am 2. Januar werden in jedem der sechs am Fest teilnehmenden Stadtviertel das rund 
8 m lange Zugseil (shiri hiki tsuna) für das hintere Ende der Riesenfackel sowie 21 
aus zusammengebundenen Holzstreifen verfertigte Handfackeln hergestellt. Nach ei-
ner kurzen religiösen Zeremonie, bei der ein Priester des Schreins die Gottheiten um 
die Sicherheit aller Teilnehmer in der Teufelsnacht bittet, werden die Zugseile in den 



12/2025

31

Schrein gebracht und dort bis zum 7. Januar aufbewahrt. Am 3. Januar wird das für 
die Herstellung der Riesenfackeln (ōtaimatsu) benötigte Material im Schreingelän-
de bereitgelegt. In der Haupthalle werden unterdessen die Zugseile von einem Pries-
ter mit dem Reinigungsstab rituell gereinigt. Anschließend stellt man dort die aus lan-
gen Holzspänen zusammengesetzte dicke Fackel für das Teufelsfeuer her. Am 4. Januar 
stellen die Männer – jedes Stadtviertel für sich – aus den am Vortag im Freien bereitge-
legten Materialien die 13 m lange Riesenfackel her, die sie in der Teufelsnacht tragen 
werden. Den Kern (das Herz, shin) der Fackel bilden drei ca. 20 cm dicke Stangen mōsō 
dake-Bambus. Um diesen „Herzpfeiler“ herum werden 20 Stangen sasadake-Bambus 
gebunden und als Außenverkleidung werden zur Verschönerung darüber noch 19 dün-
ne („nur ein nigiri dicke“) Stangen von „Zierbambus“ (keshōdake) genanntem madake-
Bambus befestigt. Das Ganze wird von 365 Strohseilen zusammengehalten. Aus dem 
Hinterende der Riesenfackel ragen die Enden der drei mōsōdake-Bambusstangen her-
aus. An diesen wird das Zugseil befestigt, mit dem die Riesenfackel bei ihrem nächt-
lichen Zug durch das Schreingelände in die gewünschte Richtung gezerrt wird. In das 
Kopfende (Vorderende) der Riesenfackel, an dem auf dem Fest das Feuer entzündet 
wird, steckt man mehrere trockene, leicht entflammbare Zedernzweige. Nach der Fer-
tigstellung wird das Kopfende der einen Durchmesser von 1 m bis 1,20 m aufweisenden 
Fackel mit 10 bis 20 Eichenstangen (karimata) angehoben, die an ihrem Oberende ge-
gabelt sind, damit sie nicht von dem Fackelkörper abrutschen. Auf diesen Stangen ruht 
der Kopf der 1,2 Tonnen schweren Fackel 3–4 m über der Erde. Das Hinterende der Fa-
ckel liegt auf der Erde.

Nach einem Ruhetag werden am 6. Januar als Opfergaben sechs große, runde Reisku-
chen (kagami mochi) gestampft und im unebenen Flussbett des am Schrein vorbeiflie-
ßenden Arare-Flusses steckt man im knie- bis hüfttiefen Wasser aus vier mit einem 
dünnen Bannseil verbundenen Stangen von sasadake einen kleinen Platz (shio’i ba) 
für die kultische Waschung ab. Am Abend halten die Priester, Kultfunktionäre und Fa-
ckelträger eine letzte Besprechung im Schreinbüro ab. Dann werden die Köpfe der Rie-
senfackeln mit Plastikplanen abgedeckt, um sie vor dem für die Nacht angekündigten 
Regen zu schützen. 

Am 7. Januar, am Morgen des Festtages, statten die Hauptverantwortlichen des Fes-
tes sich einander kurze, offizielle Besuche ab. Dann begeben sie sich zu einem Emp-
fang aller Verantwortlichen in die Haupthalle des Schreins. Nachdem sie sich mit Neu-
jahrshäppchen gestärkt haben, nehmen sie an einem Gottesdienst zu Ehren der in der 
Teufelsnacht als Hauptgottheit verehrten, in einer Maske anwesenden Teufelsgottheit 
(kimen sonshin) und danach an einem rituellen Reissäen (tanemaki shinji) teil. Die-
se beiden Rituale eröffnen die Feierlichkeiten der Teufelsnacht! In einer kleinen Pro-
zession (togyo) wird die Teufelsmaske mit der in ihr sitzenden Gottheit dann von der 
Götterhalle (shinden) in die Teufelshalle (onidō) transferiert. An der Spitze der Pro-
zession geht ein als Laienpriester gekleideter Fackelträger (akashikei), der aus einem 



OAG Notizen

32

kleinen Zuber Salz auf den Weg streut, um ihn zu reinigen. Ein weiterer Fackelträger 
hält die Teufelsmaske in seinen Händen. Er trägt eine Schutzmaske vor dem Mund, um 
die Gottheit nicht mit seinem Atem zu verunreinigen. Nach einem vor der Teufelsmas-
ke abgehaltenen kurzen Gottesdienst bleibt der Träger der Maske bis zum Abend als 
Ehrenwache bei ihr in der Teufelshalle zurück. Die übrigen Prozessionsteilnehmer be-
geben sich wieder zum Schreinbüro und nehmen dort ein symbolisches Mahl mit der 
Gottheit (naorai) ein. Dann herrscht eine Weile Ruhe im Schrein, bis man gegen 19 Uhr 
die lauten hoissa hoissa- und vereinzelt auch wasshoi wasshoi-Rufe der jungen Männer 
(wakashū) der Schreingemeinde hört, die mit brennenden Fackeln und Lampions in der 
Dunkelheit und bei kaltem Regen aus ihren Vierteln zum hinter dem Schrein gelegenen 
Tamatare-Park gelaufen kommen. Sie tragen einen weißen Lendenschurz, Strohsan-
dalen, schwarze oder weiße tabi-Socken und zum Teil eine weiße Bauchbinde und ein 
Stirnband. Auch einige kleine Jungen sind an der Hand ihrer Väter oder Großväter da-
bei. Zum Glück haben ihre Eltern ihnen angesichts des kalten Regens warme Unterwä-
sche über ihren stolz als Zeichen ihrer Männlichkeit getragenen Lendenschurz gezo-
gen. Die halbnackten Männer, die ich in der Folge alle Fackelträger nenne, wärmen sich 
mittlerweile im Park an offenen Feuern und mitgebrachtem Reiswein. 

Im Schreingelände drängen sich 5.000 Zuschauer, als ein Priester um 20 Uhr mit einem 
Schlag auf die große Schreintrommel das Signal zum Beginn des Hauptteils des Festes 
gibt. Daraufhin begeben sich 23 ältere Kultfunktionäre im Lendenschurz, mit bren-
nenden Fackeln bzw. Laternen und einem an zwei Tragstangen hängenden großen, mit 
einem Bannseil umwundenen Holzzuber zu dem im nahen Arare-Fluss geschaffenen 
Reinigungsplatz. Dort unterziehen sie sich im Fluss bei der shio’i kumi genannten Ze-
remonie einer kultischen Waschung (misogi) und füllen den Zuber mit reinem Wasser. 
Dann bringen sie ihn, sich mühsam einen Weg durch die Zuschauer bahnend, als Op-
fergabe in die Götterhalle. Dort nehmen sie jetzt an einem Gottesdienst zu Ehren der 
in der Teufelsmaske anwesenden Gottheit teil. Während sie mit Beten beschäftigt sind, 
laufen nach und nach 400 Fackelträger in kleinen Trupps von je fünf Mann unter leb-
haftem Schwenken ihrer brennenden Fackeln und Lampions zum Reinigungsplatz, um 
sich dort im shio’i kaki-Ritual ihrer kultischen Waschung zu unterziehen. Blaugefroren 
und zähneklappernd laufen sie dann, um warm zu werden, blitzschnell zur Haupthal-
le zurück und zweimal zwischen der Haupthalle und dem großen zweistöckigen höl-
zernen Turmtor (rōmon) hin und her. Sobald sich alle Trupps gottgefälliger kultischer 
Reinheit erfreuen, werden dann um 20.58 Uhr, auf ein Signal vom Glockenturm, alle 
Lichter im Schreingelände gelöscht. Das ist das Zeichen für die Fackelträger, unter lau-
ten hoissa hoissa-Rufen vor die Haupthalle zu laufen, wo sie als kleine symbolische 
Mahlzeit (naorai) mit der Gottheit einen Schluck Reiswein zu sich nehmen, bevor sie 
sich zu ihrer jeweiligen Riesenfackel begeben.

Vor den sechs Riesenfackeln warten dann die sechs, je 16–30 Mann starken Fackelträ-
ger-Teams auf das Erscheinen des Teufelsfeuers. Die von einem jungen Mann getrage-
ne Fackel mit dem Teufelsfeuer, in der man die Gottheit anwesend glaubt, verlässt um 



12/2025

33

21.20 Uhr die Götterhalle. Er trägt sie hoch erhoben, so dass alle Zuschauer den Vor-
beizug der Gottheit gut sehen können. Mit diesem Feuer wird erst das Kopfende der 
prestigeträchtigen ersten und dann in rascher Folge auch die der übrigen fünf neben-
einander aufgereihten Riesenfackeln angezündet. Bei jeder Riesenfackel klettert ein 
Mann auf den Fackelkörper und lockert die Seile am Kopf ein wenig, damit das Feuer 
mehr Luft erhält. Die Flammen lodern bald fünf und mehr Meter hoch und erhellen die 
in den nächtlichen Himmel aufsteigenden dichten Rauchwolken mit ihrem rötlichen 
Licht. Für die Fackelträger wird es rasch sehr heiß und obwohl sie von Glück und Ge-
sundheit bringenden Funken und abspringenden Bambusstückchen versengt werden, 
fächeln sie die Flammen mit Zweigen des von den japanischen Gottheiten geschätzten 
immergrünen sakaki weiter an. In der guten alten Zeit soll es vorgekommen sein, dass 
ein Fackelträger, dem das von ihm getragene Teufelsfeuer im Regen erlosch, bevor er 
die Riesenfackel anzünden konnte, von den empörten und entsetzten Gemeindemit-
gliedern totgeschlagen wurde, weil das ein extrem böses Omen darstellte, das die Ge-
sundheit der ganzen Gemeinde im neuen Jahr gefährdete. 

Um 21.35 findet vor den brennenden Riesenfackeln auf einer niedrigen Bühne das 
„hoko totta, men totta, sora nuida“ („wir haben die Hellebarde entrissen, wir haben 
die Maske vom Gesicht gerissen und wir haben sie (unsere Schwerter) gezogen“)-
Ritual statt, das auf den Ursprung des Festes verweisen soll. Bei diesem (1975) nur 
für sehr wenige Zuschauer sichtbaren altertümlichen Ritual kämpfen zwei Männer, 

Abb. 16: Fackelträger erklimmt die Riesenfackel und lockert an ihrem Kopfende die Seile,  
damit das Feuer mehr Luft hält



OAG Notizen

34

die eine grünblaue (aoi) bzw. rote Maske tragen, zwei junge Männer im Lenden-
schurz sowie zwei Männer, die zu ihrem Lendenschurz eine kurze Jacke tragen und 
eine Hellebarde halten. Wer davon die Rebellen und wer den die Rebellen besiegenden  
Tō no Otodo (Tamatare) und seine Soldaten darstellt, und ob die mit ihrer langen Nase 
wie eine Tengu-Maske aussehende Maske eine solche oder doch die Maske eines lang-
nasigen Teufels darstellt, war auf meine Fragen hin selbst bei den Priestern und Akti-
ven umstritten. Vermutlich sind im Lauf der Zeit wichtige Teile des Rituals verloren 
gegangen. Einig ist man sich immerhin, dass in dem Ritual das Gute über das Böse 
siegt. Als es um 21.45 Uhr endet, sind alle Fackelträger, Feuerwehrleute, Polizisten und 
Helfer bereit für den Höhepunkt der Teufelsnacht: den Zug der sechs hell lodernden 
Riesenfackeln durch das vollkommen abgedunkelte Schreingelände. Die Fackelträger 
überprüfen ein letztes Mal die Stabilität ihrer Eichenstangen und Zugseile. Pro Riesen-
fackel stützen 16–20 Männer den Kopf der Fackel. 10–20 weitere haben die Aufgabe, 
den Fackelkörper mit Hilfe der an seinem Hinterende angebrachten Zugseile in die ge-
wünschte Richtung zu zerren und zu verhindern, dass festbegeisterte leichtsinnige Zu-
schauer der Fackel an den Seiten zu nah kommen. Polizei und Feuerwehr machen den 
Fackeln den Weg frei und drücken die Zuschauer, die, in dem Bemühen von den Glück 
und Gesundheit verheißenden Funken und von den von der Fackel abplatzenden glü-
henden Bambussplittern getroffen zu werden, hartnäckig nach vorn drängen oder nach 
vorn geschoben werden, ebenso energisch zurück. 

Abb. 17: Das Tragen der sechs Riesenfackeln über das Schreingelände markiert den Höhepunkt  
der Teufelsnacht in Kurume



12/2025

35

Um Punkt 22 Uhr setzt plötzlich ein unkontrolliertes wildes Schlagen auf die Schrein-
trommel ein und die Glocke des ehemaligen Tempels Daizen-ji ertönt. Auf dieses Sig-
nal hin stemmen die Fackelträger mit ihren Eichenstangen den Kopf ihrer Fackel hoch 
und machen sich mit lauten hoissa hoissa-Rufen auf den Zug durch das Schreingelän-
de. Unterstützt durch entsprechende Gebete aller gläubigen Anwesenden will man mit 
dem Feuer der Fackeln auch noch die letzten, von dem Lärm bisher unbeeindruckten, 
renitenten Teufel aus dem Schreingelände und der Stadt vertreiben. In sicherem Ab-
stand voneinander ziehen die Riesenfackeln siebenmal langsam im Uhrzeigersinn um 
die Teufels- und die Haupthalle. Nach ihrem etwa eine Stunde dauernden Zug durch die 
von Polizei und Feuerwehr wachsam beäugten Zuschauer führen die Fackelträger der 
Riesenfackeln Nr. 2 bis 6 dann das rituelle Löschen des Feuers (hitori) ihrer Fackeln 
durch. Dabei entzünden sie zwei 5 m lange Handfackeln am brennenden Kopf der Rie-
senfackel und ersticken das übernommene Feuer dann, indem sie den Kopf der Hand-
fackeln in den Erdboden drücken, bis es erlischt. Im Westen des Schreingeländes lässt 
man die auf dem Boden liegenden Riesenfackeln eine Weile dort ausbrennen, ehe man 
die letzte Glut mit Wasser löscht.

Eine privilegierte Stellung nimmt die Riesenfackel Nr. 1 (ichiban taimatsu) ein. Nach-
dem sie im Osten der Teufelshalle das Feuerlöschritual vollzogen haben, ziehen ihre 
Fackelträger mit ihr durch den hölzernen Sōmon-Torbau – sehr schnell, damit er nicht 
Feuer fängt – und dann gemächlich durch zwei Schreintore (torii) zum Arare-Fluss. 

Abb. 18: Fünf der sechs Riesenfackeln vor ihrem Umzug über das Schreingelände



OAG Notizen

36

Dort lassen sie die brennende Riesenfackel auf dem Uferdamm nahe dem Reinigungs-
platz zu Boden sinken und löschen sie in einer kultischen Waschung (ichiban taimatsu 
no shio’i kaki) mit aus dem Fluss geschöpftem reinen Wasser. Der Zug durch den Tor-
bau ist der gefährlichste Moment des Festes. Das größte Tor des Schreins, das wertvolle 
hölzerne zweistöckige Turmtor (rōmon) ist bei dieser Aktion schon einmal in Flammen 
aufgegangen. Einige Aktive versicherten mir jedoch am Ende des Festes grinsend, dass 
seit dieser Brandkatastrophe immer einige Feuerwehrmänner, mit Löschgerät im Tor-
bau versteckt, wachsam dem Durchzug der Riesenfackel entgegensehen. Während die 
Riesenfackeln Nr. 2 bis 6 im Westen nacheinander langsam erlöschen und Fackel Nr. 1 
in Richtung Reinigungsplatz unterwegs ist, kommt es bei der nun in völliger Dunkel-
heit liegenden Teufelshalle, von den Zuschauern ungesehen, zum Teufelsritual (oni 
shinji). 

Bei diesem Ritual erscheint ein im Gesicht eine Teufelsmaske tragender Teufel, der 
sich bis dahin versteckt gehalten hat. Er kriecht unter die Veranda der Teufelshalle, die 
wie alle traditionellen Bauten Japans erhöht auf Holzpfeilern ruht, und umrundet sie 
siebeneinhalbmal. Dabei umgeben ihn auf allen Seiten mehrere Jungen und Männer, 
um ihn vor den möglichen neugierigen Blicken Außenstehender abzuschirmen. Die 
Jungen tragen als Teufelshelfer warme Winterkleidung und eine aus Hanf hergestellte 
Art kraushaarig wirkender roter Perücke (shaguma) oder Kapuze und verursachen ei-
nen Höllenlärm, indem sie mit Stöcken laut an die Pfeiler und Wände der Teufelshalle 
schlagen. Sobald Riesenfackel Nr. 1, die mit ihrem Feuer den Weg zum Reinigungs-
platz am Fluss von allen Dämonen und sonstigen Unreinheiten freigeräumt hat, erlo-
schen ist, macht sich der als Schutzgottheit angesehene Teufel mit seinen Leibwächtern 
im Schutz der Dunkelheit auf den Weg durch das Turmtor zum Reinigungsplatz. Dort 
nimmt er jetzt ungestört, nackt, selbst eine gründliche kultische Waschung vor. Mit die-
ser reinigt und stärkt er nicht nur sich selbst, sondern wäscht zugleich auch alle Sorgen 
und Krankheiten der Gemeindemitglieder von sich ab, die er zuvor als eine Art Sün-
denbock auf sich geladen hat. Dann zieht er sich wieder an und begibt sich mit seiner 
Begleitung zur Götterhalle (shinden) des Schreins. Sobald man ihm auf sein Klopfen 
hin die Tür geöffnet hat, springt er in die Halle, worauf im Schreingelände schlagartig 
wieder alle Lichter angehen und nach und nach auch alle Handfackeln gelöscht werden. 
Mit den 7, 5 und 3 Schlägen der „alles Unheil vertreibenden Glocke“ (yaku gane) um 
23.35 Uhr endet das Fest und alle ziehen im Nieselregen zufrieden nach Hause. 

Der Tamataregū-Schrein ist vom Bahnhof Daizen-ji der Ōmuta-Linie der Nishitetsu-
Eisenbahn in einem fünfminütigen Fußweg zu erreichen.

Die nächste Teufelsnacht (oniyo) in Kurume findet am 7. Januar 2026 statt. 

Auf der Webseite des Schreins gibt es eine kurze Dokumentation mit Abbildungen des 
Festes. ►tamataregu.or. jp/oniyo   



12/2025

37

Das Soga don-Schirmeverbrennen in Kagoshima – Das Soga don-Schirmeverbren-
nen (Soga don no kasayaki) ist ein Feuerfest, bei dem Feuer und Wasser eng mitei-
nander verbunden sind. Das Schirmeverbrennen wird jedes Jahr an einem Abend in 
der zweiten Julihälfte unter der Takami-Brücke am linken Ufer des Kotsuki-Flusses 
in der Stadt Kagoshima veranstaltet. Bis 1872 wurde das Fest am 28.5. nach dem al-
ten Mondsonnenkalender gefeiert, weil die Brüder Soga, d.h. die Herren (don im Sa- 
tsuma-Dialekt) Soga Gorō und Soga Jūrō am Abend dieses Tages, im Jahr 1193, den 
Kudō Suke-tsune töteten, um den Tod ihres durch dessen Hand umgekommenen 
Vaters zu rächen. Bei meinem Besuch des Festes, am Samstag, den 20. Juli 1974, sa-
hen über 5.000 Zuschauer von der Brücke bzw. von der hohen Uferböschung aus dem 
Treiben zu. Schon am Vormittag haben Männer vom „Verein zur Erhaltung der drei 
großen Feste Kagoshimas“ (Kagoshima sandai gyōji hozonkai) nahe der Brücke an  
einer Stelle, wo die Böschung am Fluss flach ausläuft, auf dem Ufersand ein 6 m ho-
hes, nach oben spitz zulaufendes, „Festung“ (daiba) genanntes Bambusgestell erich-
tet. Diese Festung haben sie dann am Nachmittag von der Basis bis zur Spitze mit 120 
Ölpapier-Schirmen behängt. Bis 1973 hat man für das Fest immer genug ausrangierte, 
mit Ölpapier bespannte japanische Schirme (wagasa) einsammeln können. Da dieser 
Schirmtyp aber nach 1945 rasch von den neuen stoffbespannten Schirmen westlicher 
Machart verdrängt wurde, konnte man, 1974, in der ganzen Präfektur nur noch 120 
Schirme des alten Typs auftreiben. Man hat daher erstmals in der Geschichte des Festes  
zusätzlich 127 in China hergestellte Ölpapierschirme (bangasa) gekauft, die sogar bes-
ser brennen, da ihr Ölpapier dicker als das der japanischen Schirme ist. 

Die ersten Zuschauer sind schon gegen 19 Uhr eingetroffen, um sich einen Platz mit 
freiem Blick auf das Geschehen am Flussufer zu sichern. Gegen 19.30 Uhr – mittler-
weile ist es dunkel – erscheinen in Kendō-Kleidung jugendliche Schwertkämpfer der 
Kendō-Abteilung der Kōnan-Mittelschule und des Satsuma Shintōkan und führen mit 
ihren Trainern vor der „Festung“ traditionelle Schwertkünste und -tänze (tsurugimai) 
des alten Satsuma-Lehens in Süd-Kyūshū vor. Dabei stoßen sie laute Kampfschreie 
(kiai) aus und singen zur Freude der lokalpatriotisch gesinnten Zuschauer das in der 
ganzen Präfektur Kagoshima bekannte, die Kriegertugenden der Brüder Soga preisen-
de Lied der Brüder Soga (Soga kyōdai no uta). Nach ihrer Vorführung treten zwei nur 
mit einem weißen Lendenschurz und Stirnband bekleidete Teenager auf, die jeder eine 
brennende Fackel in der Hand halten. Sie verkörpern die historischen Brüder Soga in 
der Nacht, in der sie ihren Vater rächten, und führen unter lautem Singen des Liedes der 
Brüder Soga vor der „Festung“ einen kriegerischen Tanz auf. Nach ihrem mit lautem 
Beifall bedachten Auftritt erscheinen dann mehrere einen weißen Lendenschurz tra-
gende und eine brennende Fackel in der Hand haltende Jungen und singen mehrmals, 
die Festung umkreisend ebenfalls das Lied der Brüder Soga. Einige von ihnen steigen 
in das fast trockene Flussbett, toben ein wenig herum und bespritzen sich gegenseitig 
mit Wasser. Kaum haben sie das Flussbett wieder verlassen und sich in den Hinter-
grund zurückgezogen, erscheinen mehrere Fackeln tragende, das Soga-Lied singende 



OAG Notizen

38

Teenager und Trainer, die auch nur mit einem weißen Lendenschurz und Stirnband be-
kleidet sind und keinerlei Fußbekleidung tragen. Sie sind das singende Ehrengeleit für 
zwei am Schluss folgende Männer in klassischer höfischer Kriegerkleidung mit Lack-
hut und ziehen mit diesen mehrmals singend um die „Festung“. Dann springen die bei-
den Krieger plötzlich vor und entzünden mit ihren brennenden Fackeln die außen voll-
komen mit Ölpapier-Schirmen verkleidete „Festung“. 

Diese steht im Nu von 
der Basis bis zur Spitze 
in Flammen und brennt 
unter dem lauten Knal-
len explosiv abplatzen-
der brennender Bam-
bussplitter rasch ab. Die 
brennende „Festung“ 
soll den Sieg der Brüder 

Abb 19: Zwei als die beiden Soga-Brüder verkleidete junge Männer zünden beim 
Soga-don-Schirmeverbrennen in Kagoshima die Ölpapierschirme an

Abb. 20: Zusammenbrechen 
der in Flammen stehenden, 
aus Ölpapier-Schirmen  
errichteten Festung



12/2025

39

Soga über den Feind ihres Vaters symbolisieren. Obwohl man rasch weitere 127 Schir-
me in das Feuer wirft, bricht die nur aus Bambusstangen und Ölpapier-Schirmen er-
richtete „Festung“ schon nach 15 Minuten in sich zusammen. Von dem stolzen Bau 
bleiben nur noch rauchende Asche und glühende Bambussplitter zurück, die von den 
anwesenden Feuerwehrleuten rasch gelöscht werden. 

Dem Volkskundler und Heimatforscher Ono Jūrō zufolge hat sich das Soga don-Schir-
meverbrennen vermutlich aus einem seit alters in mehreren Weilern der Region gefei-
erten kleinen Feuerfest entwickelt. Für dieses Fest haben die Kinder des Ortes Brenn-
holz gesammelt und dieses dann am 28.5. (alter Kalender), in der Zeit also, in der man 
in Kagoshima den Reis aus einem Saatbeet in die Reisfelder umpflanzt, in einem gro-
ßen Feuer am Ufer eines nahen Flusses oder Baches verbrannt. Mit diesem Feuer woll-
ten sie die Wassergottheit einladen, feierlich begrüßen und darum bitten, dem Weiler 
genug Regen für die Bewässerung seiner Reisfelder zu senden. Tatsächlich leiten die 
Bauern für ihre Reisfelder heute noch soviel Wasser aus den Wasserläufen ab, dass so-
gar der Kotsuki-Fluss um diese Zeit fast vollkommen trockenfällt. Mit der Bitte um 
ausreichend Regen für die Bewässerung ist aber auch die Bitte verbunden, dass der 
Gott ihnen nicht zuviel Regen senden möge, damit ihr Weiler und seine Felder nicht 
durch Hochwasser beschädigt werden. Hochwasser- und Sturmschäden sind in der Re-
gion Kagoshima an der Tagesordnung. Die Präfektur Kagoshima wird nämlich jedes 
Jahr  von mehreren Taifunen direkt getroffen, die oft großen Schaden anrichten. Die das 
Feuer schürenden Jungen wurden als Boten der Wassergottheit bzw. als ihre Stellver-
treter oder mancherorts während des Festes sogar als ihre Verkörperung angesehen. 

Nach dem 14. Jh. nahm dieses Feuerfest zu Ehren der Wassergottheit zusätzlich noch 
den Charakter eines Festes zur Besänftigung der Racheseelen der Brüder Soga an. Der 
Glaube an die Racheseelen (goryō) der eines ungerechten und allzu frühen Todes Ge-
storbenen ist in Japan weit verbreitet. Da sie nach dem Tod oft lange auf der Erde her-
umirren, ohne Frieden zu finden, können sie Unheil über die Lebenden bringen, wenn 
man sie nicht besänftigt. Da man damals noch keine naturwissenschaftliche Erklä-
rung für die vielen Naturkatastrophen hatte, welche die Region regelmäßig trafen, kam 
der Glaube auf, Hochwasser, Dürre und Taifune würden von den mit 20 (Gorō) bzw. 
22 Jahren (Jūrō) allzu jung gestorbenen Soga-Brüdern verursacht. Zu der Bitte an die 
Wassergottheit trat so auf dem kleinen Fest der Weiler irgendwann nach dem 14. Jh. 
noch der Wunsch, die Racheseelen der beiden Brüder zu besänftigen. Da man sich von 
ihnen Schutz vor Sturm- und Wasserschäden erhoffte, warf man ihnen als Opfergabe 
und deutlichen Hinweis auf das, was man sich von ihnen erbat, neben Brennmaterial 
auch von den armen Bauern als wertvoll geschätzte, vor Regen Schutz bietende Öl-
schirme ins Feuer. 

Wie in den Weilern Satsumas war das Fest auch in Kagoshima, der Residenzstadt die-
ses Lehensfürstentums, sehr beliebt. Die Schüler der Stadt wetteiferten schon in der 
Tokugawa-Zeit (1603–1867) miteinander, für ihre Schule am Ufer des Kotsuki-Flus-



OAG Notizen

40

ses eine für Zuschauer gut einsehbare Stelle zu sichern und dort neben Brennholz 
möglichst mehr und prächtigere Ölschirme als die Schüler konkurrierender Schulen 
zu verbrennen. In dieser Zeit hat das Fest erneut seinen Charakter verändert, weil die 
seit 1602 als Daimyō (Territorialherrscher) über Satsuma herrschenden Shimazu das 
beliebte Fest stark förderten und sich seiner als Instrument zur Stabilisierung ihrer 
Herrschaft bedienten. Während im übrigen Japan damals nur knapp 1% der Bevölke-
rung dem Samuraistand angehörten, waren es in Satsuma rund 27 %, und die Schüler 
Kagoshimas enstammten fast ausnahmslos diesem Stand. Die von der armen Bevöl-
kerung Satsumas eingezogenen Steuern konnten so viele Samurai nicht ernähren. Je 
nach Distrikt fristeten daher 80–90% der stolzen Krieger ein kümmerliches Leben von 
dem, was sie mit eigenen Händen auf ihren kleinen Äckern ernten konnten. Von der 
Führungsschicht ihres Standes wurden diese Landsamurai verächtlich Kartoffelkrie-
ger (kara’imo bushi) genannt. Die Shimazu wurden damals also nicht nur von den ganz 
Japan als Lehnsherr kontrollierenden Shōgunen des Hauses Tokugawa misstrauisch 
beäugt. Ihre Herrschaft über Satsuma wurde dazu auch noch von der enormen Zahl 
ihrer eigenen unterernährten, unzufriedenen Samurai bedroht. Der enormen Gefahr 
innerer Unruhen vor allem durch die heranwachsende kriegeradelige Jugend begeg-
neten sie mit einer Heimat-Erziehung (gojūkyōiku), die an allen Schulen neokonfuzi-
anische und kriegerische Tugenden wie unbedingte Pietät und Gehorsam gegenüber 
den Eltern (vor allem dem Vater) und Loyalität zu ihrem Lehnsherrn Shimazu sowie 
Kampfbereitschaft, Mut, Genügsamkeit und Stolz auf ihre Heimat „Satsuma“ predigte. 
In dieses Erziehungsprogramm passte das Fest ideal hinein. Statt die Soga, wie bisher, 
als potentiell gefährliche Racheseelen auf dem Fest zu besänftigen, feierte man sie nun 
als Musterbeispiel des Kriegers. Ihre Pietät, Loyalität, Genügsamkeit, Klugheit und die 
Beharrlichkeit, mit der sie sich auf den Vollzug ihrer Rache vorbereiteten, sowie ihr 
Kampfgeist und Heldenmut machten sie zum idealen Vorbild, dem nicht nur die her- 
anwachsende kriegeradelige Jugend, sondern alle Schichten der Bevölkerung unab-
hängig von ihrem Alter nacheifern sollten. Ihren Vorbildscharakter vor allem für die 
zum Kampf erzogene Jugend behielten die Brüder Soga und ihr Fest durch die von Mi-
litärs dominierte Gesellschaft der Tokugawa- und Meiji-Zeit bis zur Kapitulation Ja-
pans, 1945, bei.

In den Nachkriegsjahren hat sich das Schirmeverbrennen, das seinen ursprünglich 
volksreligiösen Charakter schon während der Modernisierung Japans weitgehend ver-
loren hatte, dann zum vierten Mal gewandelt und wurde zu einem rein weltlichen, al-
lein der Brauchtumspflege dienenden, touristisch vermarkteten Fest, das sich in der 
Bevölkerung aber nach wie vor großer Beliebtheit erfreut. Abschließend möchte ich 
darauf hinweisen, dass die nicht nur in den sozialen Medien verbreitete Behauptung, 
das Schirmeverbrennen solle daran erinnern, dass die Brüder Soga bei ihrem nächtli-
chen Weg zum Vollzug ihrer Rache Ölschirme als Fackeln getragen hätten, nicht zu-
trifft. Die Brüder trugen, wie alle Krieger im Einsatz, wenn das nötig war, die üblichen 
langbrennenden Kiefernfackeln. Sie hätten sich als Männer und Krieger geschämt, sich 



12/2025

41

mit den aus ihrer Sicht feminin wirkenden, nicht sturmfesten und obendrein viel zu 
schnell abbrennenden Ölschirmchen an ihren Feind heranzupirschen. Das ändert na-
türlich nichts daran, dass die an der Bambusfestung angebrachten Schirme auf dem 
Fest ein wunderschönes Bild abgeben, wenn sie unter lautem Knallen des Bambus ab-
brennen. Im Unterschied zu dem nur regional bekannten Soga don-Schirmeverbren-
nen in der Stadt Kagoshima ist das folgende Feuerfest im Bergdorf Kurama im ganzen 
Land berühmt. 

Das Feuerfest in Kurama – Das Feuerfest in Kurama (Kurama no himatsuri, 鞍馬の

火祭り) ist ein früher am 9.9. nach dem Mondsonnenkalender, heute aber jährlich am 
22. Oktober gefeiertes Fest (reisai) des Yuki-Schreins (由岐神社) in Kurama im Nor-
den von Kyoto. Dieser Shintō-Schrein liegt unterhalb des berühmten Kurama-Tempels 
und wie der Tempel am Hang des Kurama-Berges. Als zwei der drei Hauptgottheiten 
des Schreins gelten die Götter Ōkuni nushi und Sukuna bikona, von denen man sich 
Schutz vor Krankheit und anderem Unheil erhofft. Als sich in der Hauptstadt Heian-
kyō (dem heutigen Kyoto) 938 ein schweres Erdbeben ereignete und es im Jahr dar-
auf erstmals zu einer offenen militärischen Rebellion gegen die Autorität des Kaisers 
kam, führte das zu Unruhe in der Bevölkerung. Da man damals glaubte, dass ein Ein-
fall von Dämonen, Rachegeistern und anderem Unheil vor allem von Nord-Nordost her 
droht, beschloss der Kaiser, dort den Schutz der Hauptstadt zu verstärken. Zu diesem 
Zweck ließ er Ōkuni nushi und Sukuna bikona, die spätestens seit dem 8. Jh. am Hof 
als Schutzgottheiten verehrt wurden, 940 in einer dreitägigen feierlichen Prozession in 
das im Norden der Hauptstadt gelegene Kurama umziehen. Dort sollten diese beiden 
nationalen (=einheimischen) Shintō-Götter des Yuki-Schreins, zusammen mit den aus 
dem Ausland (China, Korea) eingeführten Buddhas und buddhistischen Gottheiten des 
schon 770 gegründeten Kurama-Tempels, dafür sorgen, dass alles von Norden gegen 
die Hauptstadt anstürmende Unheil abgewehrt wurde. Die beiden Gottheiten erfüllten 
aber nicht nur diese Aufgabe, sondern sind seit ihrer Ankunft in Kurama neben der äl-
teren Schutzgottheit Hassho daimyōjin die neuen Schutzgottheiten (ubusuna gami) des 
kleinen Bergdorfes. Als Gottheiten des Yuki-Schreines, d.h. eines auf dem Gelände des 
Kurama-Tempels sitzenden Tempelschreins ( jisha, chinjusha), werden die beiden kol-
lektiv unter dem Namen Yuki-daimyōjin verehrt. Heute wenden sich die Gläubigen an 
sie vor allem mit der Bitte um eine gute eheliche Verbindung, um Kindersegen, um eine 
leichte Geburt und um gute Gesundheit. 

Wie üblich bei einem „Umzug von Gottheiten in einen neuen Schrein“ (sengū) – vor 
allem, wenn er, wie dieser, in staatlichem Interesse erfolgte – wird man auf dem Weg 
der Prozession vom Kaiserpalast nach Kurama zahlreiche Wegfeuer und Willkom-
mensfeuer (mukaebi) für die beiden Götter entzündet und ihren Weg mit Salz kultisch 
gereinigt haben. Natürlich werden auch das Feuer der Fackeln und die Schwerter so-
wie Pfeil und Bogen der Begleitmannschaft den Weg effektiv gereinigt und alle un-
erwünschten Dämonen und rebellisches Gesindel ferngehalten haben. Als die Götter 



OAG Notizen

42

schließlich am Abend des 3. Tages (am 9.9.940) in Kurama eintrafen, wurden sie von 
den dortigen Mönchen und Bewohnern, die sich von ihrem Zuzug u.a. mehr Pilger und 
damit mehr Spenden bzw. Einkünfte versprachen, mit kagaribi-Wachfeuern und bren-
nenden Fackeln freudig willkommen geheißen und im brandneuen Yuki-Schrein ein-
geschreint. Zur Erinnerung an diese im flackernden Schein zahlloser Fackeln erfolgte 
erste, nächtliche Begegnung mit den beiden Göttern und als jährlichen Dank für den 
ihnen von den Gottheiten gewährten Schutz haben die Bewohner später das heute am 
22. Oktober als Fackelfest begangene Feuerfest gegründet. 

Ich habe das Feuerfest in Kurama 1976 und 1998 und zwar beide Male im Anschluss an 
das am selben Tag in Kyoto stattfindende „Fest der Zeitalter“ ( jidai matsuri) besucht. 
Da das Fest der Zeitalter gegen 15 Uhr endet, war beide Male genug Zeit übrig, um mit 
dem Zug nach Kurama zu fahren, sich vor Einbruch der Dunkelheit den kleinen Ort an-
zusehen und den Tag mit dem Besuch des dortigen Feuerfests zu krönen. Ich schildere 
das Fest so, wie ich es 1976 erlebt habe, weise aber auf kleine Änderungen hin, die sich 
bis 1998 ergeben haben. 

Das kleine Bergdorf Kurama mit seinen etwa 150 Haushalten zieht sich oberhalb des 
Kurama-Flusses rund 500 m am Hang des Kurama-Berges entlang. Seine hauptsäch-
lich von der Arbeit im Bergwald lebenden Bewohner sind in sieben Bruderschaften 
(nakama) organisiert. Diese organisieren das Fest und tragen es zu zwei Dritteln fi-
nanziell, was angesichts der schrumpfenden, vergreisenden Bevölkerung ein großes 
Problem ist. Nur ein Drittel der Festkosten wird durch Spenden, Stiftungen und den 
Verkauf von Amuletten gedeckt. Die wichtigsten Ämter haben die Männer der Ōsō-
Bruderschaft inne. Die jeweils für ein Jahr ernannten Leiter (tōban) der Bruderschaften 
stellen diesen ihr Haus für die Treffen im laufenden Jahr als Herberge (nakama yado) 
zur Verfügung und müssen alle für die Bewirtung anfallenden Kosten tragen. Schon 
Monate vor dem Fest beginnen die Männer mit dem Sammeln des Materials für den 
Bau der Fackeln und die Frauen mit der Herstellung oder der Ausbesserung der Fest-
kleidung der Fackelträger. 

Für das Fest werden, 1976, Fackeln in drei Größen hergestellt: 1. Von Kindern (Jun-
gen) getragene, 1–1,20 m lange, leichte kleine Handfackeln (shōtaimatsu) mit ca. 10 cm 
Durchmesser. 2. Von männlichen Teenagern getragene 2–4 m lange mittelgroße Fa-
ckeln (chūtaimatsu) von 40–60 cm Durchmesser am oberen Ende. 3. sieben von jungen 
Männern getragene, bis zu 6 m lange große Fackeln (daitaimatsu), deren Durchmesser 
oben 80–100 cm betragen kann. Tatsächlich waren schon 1976 aus Mangel an Jugendli-
chen und jungen Männern viele Träger der großen Fackeln kräftige, bis zu 60 Jahre alte 
Männer. Die bis zu 4 m langen mittelgroßen Fackeln werden von einem oder von zwei 
Teenagern getragen. Da sie ihre Fackel, oft mit dem brennenden Ende nach hinten wei-
send, auf ihrer Schulter tragen, ist immer ein Begleiter dabei, der darauf achtet, dass sie 
mit dem hinter ihnen lodernden Fackelfeuer keinen Schaden anrichten bzw., dass der 
Brand sofort gelöscht wird. Die bis zu 80 kg schweren großen Fackeln werden von 2 bis 
4 Männern getragen. 



12/2025

43

Als Kern der Fackeln nimmt man gut getrocknete Azaleen- oder Zypressenzweige 
bzw. für die großen Fackeln auch lange Brennholzscheite. Die meisten Handfackeln 
der Kinder bestehen aus mit Rindenstreifen oder Wisterienranken fest zusammenge-
bundenen kleinen Zweigen. Der aus Zweigen und Feuerholz bestehende Kern der mitt-
leren und großen Fackeln wird außen mit langen Streifen von Zypressen-Furnierholz 
(hinoki no hahen) umgeben, die mit Wisterienranken oder einem anderen Seil fest um-
wickelt werden. Damit das Feuer der Fackel genug Luft bekommt, lässt man zwischen 
den Furnierstreifen etwas Raum. Bei den sieben bis zu 80 kg schweren großen Fackeln, 
von denen jede eine Bruderschaft repräsentiert, hat man auf dem Fackelkörper außen 
ein paar Schlaufen angebracht, die das Tragen auf dem engen Prozessionsweg erleich-
tern. Jede der sieben großen Fackeln trägt in der Mitte des Fackelkörpers einen Ri-
tualstab (gohei), von dem zickzackförmige weiße Papierstreifen herabhängen. Dieser 
kennzeichnet die Fackel als Göttersitz, von dessen hoher Warte aus die zum Fest einge-
ladenen Götter dem Geschehen zusehen können. Während man 1976 noch rund 250 Fa-
ckeln hergestellt hat, sollen es 1998 schon über 400 gewesen sein. Die hohe Zahl erklärt 
sich z.T. dadurch, dass die kleinen Fackeln sehr rasch abbrennen und während des Fes-
tes mehrmals durch neue ersetzt werden müssen. Dass die früher manchmal als Mut-
probe und Kraftdemonstration nur von einem Teenager (mittelgroße Fackeln) oder ein 
bis zwei Männern (große Fackeln) getragenen Fackeln, 1998, grundsätzlich von einem 
bis zwei Teenagern bzw. vier bis acht Männern getragen und diese dabei von aufmerk-
samen Begleitern beobachtet werden, die jederzeit helfend einspringen können, hat die 
Feuerwehr durchgesetzt, nachdem es durch unvorsichtige Fackelbewegung und Fun-
kenflug im Ort wiederholt zu erheblichem Brandschaden gekommen war. 

Abb. 21: Fackeln für das Feuerfest in Kurama



OAG Notizen

44

Schon lange vor dem Fest wird von den Frauen die Festkleidung ausgebessert oder, 
wenn nötig, neu hergestellt. Für die kleine Fackeln tragenden Jungen besteht die Fest-
kleidung aus einem weißen Stirnband, Strohsandalen, tabi-Socken und einem präch-
tigen, bunten Gewand. Dieses Gewand ist jedoch kein, wie es z.T. in den sozialen 
Medien heißt, Mädchen-Kimono, sondern soll das Gewand eines männlichen, kleinen 
Tempel- oder Hofpagen darstellen. 

Spärlicher bekleidet sind die Teenager, die 
eine mittelgroße, und die jungen oder älteren 
Männer, die eine große Fackel tragen. An 
den Füßen haben sie Strohsandalen und 
schwarze tabi-Socken und an den Waden 
schwarze Wickelgamaschen (kyahan maki). 
Von ihrem schwarzen Lendenschurz hängen 
vorn weiße Fransen herab. An ihrem Rücken 
ragt über ihren nackten Pobacken aus dem 
Stoffgürtel des Schurzes ein Zweig mit Blät-
tern des dem Shintō heiligen immergrünen 
sakaki (meist: chleyera japonica) heraus.

Er kennzeichnet die Männer auf dem Fest 
als temporären Göttersitz, auf dem sich die 
Gottheiten während des Zuges durch den 
Ort niederlassen können. Als Festkleidung 
tragen sie einen Hauch von Hemd, das aus 
bunt gemustertem Musselin (yūzen) ge-
näht ist. Es weist einen schwarzen Hals-
bund und immerhin zwei lange Ärmel auf. 
Abgesehen von seinen Ärmeln ist das Hemd 

aber so kurz, dass es oben zwar die Schulter, hinten aber nur knapp die Schulterblätter 
und vorn nur die Schlüsselbeine bedeckt. Der Rest des Rückens ist bis zum Gürtel des 
Lendenschurzes, und Brust und Bauch sind von den Brustwarzen bis unter den Nabel 
nackt. Auf der Schulter, auf der beim Zug durch den Ort ihre Fackel ruht, tragen sie 
eine Schulterauflage (kata’ate) aus festem Baumwollgewebe, die ihre Haut vor dem Ge-
wicht und der Hitze ihrer brennenden Fackel schützen soll. Wer die von seiner Fackel 
abspringenden, Segen bringenden Funken nicht nur auf Brust, Bauch und Rücken, son-
dern auch auf der Haut seiner Arme spüren möchte, kann seine Ärmel mit Hilfe eines 
Ärmelhaltebandes (tasuki gake) aufschürzen und oben halten. Um die Stirn tragen sie 
alle ein weißes Stirnband. 

Nach dem auf das Feuerfest vorbereitenden Gottesdienst (yoimiyasai) im Yuki-Schrein 
am 16. und dem am 22. Oktober um 9 Uhr morgens das Fest (reisai) eröffnenden Got-
tesdienst, an dem die Vertreter der Bruderschaften und der Gemeinde die Gottheiten 

Abb. 22: Der im Gürtel des Fackelträgers ste-
ckende Sakaki-Zweig markiert ihn als Göttersitz



12/2025

45

um ein sicheres Gelingen des Festes bitten, 
wird zuerst die Gottheit Hassho daimyōjin, 
die in Kurama schon vor 940 als Schutzgott-
heit verehrt worden sein soll, in der hōsen no 
gi-Zeremonie gebeten, in ihrem Tragschrein 
(mikoshi) Platz zu nehmen. Danach überträgt 
man auch die Gottheit(en) Yuki daimyōjin in 
ihren Tragschrein. Vom Yuki-Schrein wer-
den die beiden reich geschmückten, schwe-
ren Tragschreine dann von jungen und nicht 
so jungen, aber kräftigen Männern den stei-
len, steinigen schmalen Weg herab zu dem 
freien Platz vor dem zweistöckigen Haupttor 
(sanmon; in Kurama auch niōmon genannt) 
getragen und dort gegen 11 Uhr feierlich ab-
gestellt. Bei meinem zweiten Besuch des Fes-
tes, 1998, hat man die Tragschreine mit den 
Gottheiten auf einer kleinen Straße in zwei 
Fahrten auf der Ladefläche eines Kleinlast-
wagens vor das Tor transportiert, weil der 
steile Fußweg inzwischen zu gefährlich ge-

worden war. Bis zum Abend werden die beiden Tragschreine an diesem temporären 
„Rastplatz“ (otabisho) von einer Ehrenwache der Bruderschaften bewacht. Am Nach-
mittag unterziehen sich die Männer, welche am Abend die sieben großen Fackeln tra-
gen werden, und die jungen Männer, die bei der Prozession durch den Ort als Krieger in 
rotem Schuppenpanzer (hiodoshi no yoroi) hinten auf dem Tragschrein stehen werden, 
im unterhalb des Ortes fließenden Gebirgsfluss Kurama-gawa einer kultischen Wa-
schung (misogi). Das ist notwendig, da sie der Gottheit, die auf ihnen selbst, auf der von 
ihnen getragenen großen Fackel oder im Tragschrein sitzt, sehr nah kommen und sie 
keiner Unreinheit aussetzen wollen. 

Während ein Teil der Männer beim Gottesdienst oder mit dem Transport der Trag-
schreine beschäftigt war, haben andere (und die Frauen) in der Diele der als Bruder-
schaftsherberge dienenden Häuser beim Eingang einen kleinen Altar errichtet. Auf 
diesem bringt man den Gottheiten des Yuki-Schreins als Opfergaben Salz, süßen, halb-
gegorenen Reiswein (amazake), Esskastanien, eine Schale Reis mit roten azuki-Boh-
nen (akameshi), eine Schale weißen Reis sowie Rettich und Ingwer dar. Der Rettich 
soll die Fruchtbarkeit von Mensch und Natur garantieren und dem Ingwer werden Dä-
monen und sonstiges Unheil vertreibende Kräfte ( jakibarai) nachgesagt. Neben dem 
Altar werden im offenen Eingang die Schätze des Haushaltes, wie eine Kriegerrüstung, 
ein Schwert, ein altes Rollbild, ein bemalter Wandschirm, Keramikgefäße o.ä. zur 

Abb. 23: Teenager-Fackelträger mit mittelgro-
ßer Fackel und festtypischem weißen Stirnband



OAG Notizen

46

Schau gestellt. Unter dem Vordach der Herberge werden Papierlaternen angebracht und 
eine geschmückte Hellebarde (hoko) aufgestellt. Ein Priester des Yuki-Schreins führt 
anschließend eine rituelle Reinigung (harai) des Altars durch das Schwenken eines sa-
kaki-Zweiges und direkt danach eine mechanisch-akustische Reinigung (kiyome) der 
Hellebarde durch den Klang geschüttelter Glöckchen (suzu) durch. Vor allem aber wer-
den gegen 15 Uhr vor den Bruderschaftsherbergen und vielen anderen Häusern große 
mit Wasser gefüllte Bottiche aufgestellt, damit man im Brandfall sofort Löschwasser 
zur Hand hat. 

Da die wenigen Parkplätze in Kurama für Bewohner reserviert sind und die einzige 
große zum und durch den Ort führende, von Holzhäusern gesäumte Straße am Abend 
für die Prozession der Fackeln und die erwarteten 20.000 Zuschauer frei bleiben muss, 
werden alle Zufahrten am heutigen Festtag schon um 15 Uhr gesperrt. Der einzige 
mögliche Zugang ist jetzt die Fahrt mit der Eizan dentetsu-Eisenbahn auf deren Ku-
rama-sen-Linie vom Bahnhof „Demachi yanagi“ unten in der Stadt Kyoto zum End-
bahnhof „Kurama“. Von dort aus erreicht man den Ort bequem in einem rund zehnmi-
nütigen Fußmarsch bergauf. Diese strengen Regelungen hat man getroffen, da bei dem 
Fest im Lauf der Jahre (20. Jh.) mehrfach Häuser in Flammen aufgegangen und einmal 
sogar zwanzig Häuser abgebrannt sind. Man will sicher gehen, dass Kurama im Not-
fall von Polizei- und Feuerwehrfahrzeugen oder Krankenwagen erreicht werden kann. 
Auch im Ort sieht man ab 17.30 Uhr alle paar Meter einen die vielen Feuerquellen im 
Auge behaltenden freundlichen Feuerwehrmann oder Polizisten.

Um 18 Uhr ist es endlich soweit. In der Abenddämmerung schreitet ein Herold, der eine 
weiße Papierlaterne (shirahari) in der Hand hält, langsam die etwa 500 m lange Straße 
entlang, auf der die Fackeln durch den Ort ziehen werden, und ruft dabei immer wie-
der mit lauter Stimme „shinji mairasshare“. Damit gibt er den Bewohnern den Beginn 
des Gottesdienstes, d.h. den Beginn des der Unterhaltung der Gottheiten und der Be-
sucher dienenden Hauptteils des Festes bekannt (shinjibure). Er ist dabei in ein weißes 
Gewand gekleidet, das sich aus der informellen Jagdkleidung (kariginu) des Hofadels 
des 8.–12. Jh. entwickelt hat und an die Kleidung der heutigen Shintō-Priester erinnert. 
Seine Rufe sind das Signal, auf das hin die Männer der die Straße säumenden Häu-
ser die unter dem Vordach (noki) hängenden weißen Papierlaternen (chōchin) und das 
in auf dreibeinigen Ständern in Eisenkörben bereitliegende Brennholz der Wachfeuer 
(kagaribi) entzünden. Diese beidseits der Straße vor den Häusern lodernden Feuer die-
nen den durch den Ort getragenen Gottheiten als Wegzeichen und Willkomensfeuer 
(mukaebi).

Ab 18.30 Uhr tauchen aus den Häusern immer mehr prächtig (als Page) gekleidete Jun-
gen auf und ziehen stolz den Prozessionsweg entlang. Dabei tragen sie auf der Schulter 
eine kleine brennende Fackel und rufen immer wieder die Worte „sairei sairyō“. Die 
genaue Bedeutung dieses wie sairei ya sairyo klingenden Sprechgesangs ist auch den 
Einheimischen und Priestern unbekannt. Eine mögliche Übersetzung wäre: „das Fest 



12/2025

47

hat begonnen, die Seelen (der Gottheiten oder der Wegegottheit oder der Ahnen) sind 
gekommen.“ Die Jungen werden dabei von ihren stolzen, aber auch ein wenig ängstli-
chen Müttern begleitet. Einige Jungen waren so klein, dass ihre Mütter deren ein nied-
liches 30–40 cm kurzes brennendes Fäckelchen haltende Hand fest umklammert hiel-
ten, um sicher zu gehen, dass die Funken der Fackel die Pagenkleidung und ihren darin 
steckenden Sprößling nicht in Flammen aufgehen lassen. Eine Mutter meinte lächelnd 
zu mir, sie habe vorsichtshalber vorher im Schrein ein gegen Brandgefahr schützendes 
Amulett erworben und ihrem Jungen um den Hals gehängt. 

19 bis 20 Uhr. Auf den Zug der Kinder folgen ab 19 Uhr nach und nach die mit kräf-
tiger Stimme laut „sairei sairyō“ rufenden Teenager. Sie tragen ihre überwiegend 2 
m langen brennenden Fackeln aufrecht in der Hand oder auch, mit dem brennenden 
Ende nach hinten zeigend, über die Schulter gelegt. Die wenigen bis zu 4 m langen, ent-
sprechend schwereren lodernden Fackeln werden aber meist von zwei Teenagern getra-
gen. In beiden Fällen ist ihnen, 1998, ein weiterer Teenager oder junger Erwachsener 
zugeordnet, um im Notfall sofort einzugreifen und einen durch die Fackel oder durch 
Funkenflug entstehenden Brand schon in der Schwelphase beherzt mit ein paar Kel-
len Löschwasser aus den vor den Häusern bereitstehenden Wasserbottichen zu löschen. 
Die meisten Schwelbrände enstehen auf der Kleidung ortsfremder Zuschauer, die den 
Ratschlag, möglichst feuerresistente Kleidung anzuziehen, nicht befolgt haben. 

Mädchen habe ich 1976 nur als am Straßenrand stehende Zuschauer gesehen. 1998 aber 
wurden kleine Mädchen von einigen der Fackel tragenden Teenager schon ermuntert, 
ihre mittleren Fackeln am sicheren unteren Ende anzufassen und sich dabei fotografie-
ren zu lassen. Einige mutige weibliche Teenager in einem der Pagenkleidung der Träger 
der kleinen Fackeln ähnelnden Gewand fassen die Fackel ihres Teenagerfreundes sogar 
in der Mitte, d.h. näher an ihrem brennenden Ende, an und helfen ihm ein Stück weit 
beim Tragen, ohne dass der Mond auf die Erde stürzte oder ein erwachsener Fackelträ-
ger dagegen protestiert hätte. Während einige schüchternere Fackelträger erröten und 
nicht recht wissen, wo sie hinsehen sollen, macht es anderen offensichtlich Spaß, bei 
ihrem Zug mit der Fackel immer wieder von ihren am Prozessionsweg wartenden Al-
tersgenossinnen oder jungen Frauen des Ortes laut angefeuert zu werden. Leider gibt es 
1998 in Kurama schon nicht mehr genug Teenager, welche die ihnen traditionell zuge-
ordneten mittelgroßen Fackeln tragen könnten, so dass einige ihrer Fackeln von älteren 
Männern getragen werden müssen. 

20 bis 21 Uhr. Sobald die Kinder, geführt von Müttern und anderen Erwachsenen, mit 
ihren kleinen Fackeln den Ort durchzogen haben, steigen sie gegen 19.30 Uhr die brei-
te, zum Haupttor des Kurama-Tempels führende Steintreppe empor. Auf dem freien 
Platz vor dem Tor, von dem aus man tagsüber einen schönen Blick auf den Ort hat, 
sieht man jetzt im Dunkeln unten nur ein Meer von Flammen der durch den Ort getra-
genen Fackeln. Die Kinder können sich nun ausruhen und ihre Fackeln auf einen Hau-
fen legen, wo sie unter den wachsamen Augen der Erwachsenen ausbrennen und erlö-



OAG Notizen

48

schen. Die Kinder werden unterdes von ihren stolzen Müttern oder Verwandten – ihre 
Väter sind ja praktisch alle als Fackelträger oder Helfer unterwegs – mit Erfrischun-
gen verwöhnt, bevor sie, je nach ihrer Konstitution, aufgekratzt oder völlig übermüdet 
nach Hause zurückkehren, um dem Festgeschehen von dort weiter zuzusehen oder sich 
schlafen zu legen. 

Noch ehe alle Kinder den freien Platz oben beim Haupttor verlassen haben, treffen dort 
nach und nach immer mehr „sairei sairyō“ rufende Teenager mit ihren mittelgroßen 
Fackeln ein. Im Unterschied zu den Kindern halten sie ihre brennenden Fackeln weiter 
fest. Während einige Teenager mit ihren Fackeln noch auf dem Prozessionsweg unter-
wegs sind, erscheint dann hinter ihnen eine kleine Prozession. An deren Spitze schrei-
ten zwei Shintō-Priester, die jeder eine weiße Papierlaterne in der Hand halten. Ihnen 
folgen in Zeremonialkleidung die Leiter der Bruderschaften, die eine mittelgroße Fa-
ckel bzw. einen Ritualstab (gohei) tragen. Neben weiteren Fackelträgern schreiten auch 
zwei junge Männer, die später, an der Rückseite des Tragschreins stehend, den Zug der 
Gottheiten auf dem Prozessionsweg mitmachen, langsam durch den Ort. Dabei tragen 
sie als junge Krieger (waka musha, yoroi musha) einen an Feuer und Blut erinnernden 
roten Schuppenpanzer und halten in der Hand eine lodernde, ca. 2 m lange Fackel. In 
diesem Zug wird auch die Hellebarde mitgeführt. Den Schluss dieser Prozession bilden 
einige Mädchen in Kimonos.

Bis 21 Uhr sind dann alle „jungen“ Männer (seinen), deren Rolle wegen der Überalte-
rung der Dorfgemeinde schon teilweise von älteren Erwachsenen übernommen wird, 
mit den sieben großen Bruderschaftsfackeln ächzend durch den Ort gezogen. Wegen 
des hohen Gewichts und der Hitze der Fackeln wechseln sich die Männer unterwegs aus 
Sicherheitsgründen mit als Reserve mitziehenden Männern beim Tragen der Fackeln ab 
und atmen erleichtert auf, wenn sie schließlich sicher über die lange Steintreppe hinauf 
oben vor dem Haupttor angelangt sind. Nach einer kurzen Verschnaufpause stellen die 
Träger dann ihre 4 m langen mittelgroßen bzw. ihre sieben großen Fackeln an ein Holz-
gerüst gelehnt mit dem brennenden Ende nach oben gerichtet auf und stellen sich unter 
stetem rhythmischem Klatschen und pausenlosem, immer lauterem Rufen von „sairei 
sairyō“ so vor ihren Fackeln auf, dass sie von den wie ein Wasserfall herunterfallen-
den Funken mit reichem Segen bedacht werden. Dabei werden sie von einigen vor dem 
Tor wartenden jungen Frauen, die sich ein Kind und eine leichte Geburt wünschen, mit 
ebenso lauten „sairei sairyō“-Rufen enthusiastisch angefeuert. 

Um 21.30 Uhr wird, auf ein Trommelsignal hin, das zwischen den Fackelträgern und 
den hier seit dem Vormittag wartenden beiden Tragschreinen mit den Gottheiten ge-
spannte Bannseil (shimenawa) aus Reisstroh mit einem Schwert durchtrennt. In dem 
Moment laufen die Fackelträger, nachdem sie, wie zuvor schon die Kinder, ihre Fackeln 
auf einen Haufen geworfen haben, wo sie sicher ausbrennen können, zu den beiden 
reich geschmückten Tragschreinen und heben sie an den längs unter dem Tragschrein 
verlaufenden Tragstangen in die Höhe. Hinter dem Tragschrein steht oben als Ehrenge-



12/2025

49

leit der Gottheit(en) ein kräftiger junger Krieger in einem roten Schuppenpanzer. Auf 
das vordere Ende der Tragstangen legen sich rechts und links je ein in seinem Lenden-
schurz fast nackt wirkender junger Mann, der eben noch als Fackelträger durch den Ort 
gezogen war. Sie liegen mit weit gespreizten Beinen rücklings auf zwei Tragstangen 
und halten sich dabei mit ausgestreckten Armen so gut es geht an den dicken Tragstan-
gen fest. Das sieht etwa wie das Schriftzeichen 大 (dai, groß) aus. Am hinteren Ende 
des Tragschreins sind zwei solide Seile befestigt. Was nun kommt, ist der absolute Hö-
hepunkt des Festes, die Prozession (shinkōsai) der in den beiden Tragschreinen sitzen-
den Gottheiten durch den Ort. 

Unten im Ort und entlang der Treppe halten alle den Atem an, als sich die Träger plötz-
lich in Bewegung setzen und mit dem Tragschrein des Hasho daimyōjin, so schnell es 
ihnen ihre Beine erlauben, die vielen Steinstufen hinunter in den Ort laufen. Der Krie-
ger hält sich bei diesem Höllenritt, so gut es geht, am Dach des Tragschreins fest, um 
nicht herunterzufallen, und die beiden auf dem vorderen Ende der Tragstangen liegen-
den Männer schwitzen Blut und Wasser in dem Bemühen, nicht vor aller Augen abzu-
rutschen und unter den Schrein zu geraten. Für diese choppen no gi (choppen-Zeremo-
nie) genannte Mutprobe nimmt man nur kerngesunde kräftige Freiwillige. Wenn sie in 
einem Stück heil unten ankommen, gilt das traditionell als ihre Eintrittskarte in den 
Kreis der erwachsenen Männer des Ortes. Ihre Sicherheit hängt neben den Trägern des 
Schreins aber auch von den jungen Frauen (otome) ab, die eines der beiden am hinteren 
Ende des Tragschreins befestigten soliden Seile packen, um ihn auf seinem Weg hin-
unter in den Ort abzubremsen. Als Lohn für ihre Mühe sollen ihnen Kindersegen und 
eine leichte Geburt winken. Wer den Lendenschurz eines der vier rücklings auf den 
Tragstangen der zwei Tragschreine liegenden Männer während ihres Rittes berührt, 
dem ist in den kommenden Monaten finanzieller Gewinn gewiss. Unten angekommen, 
ist statt des in Japan unüblichen Beifallklatschens ein Seufzer der Erleichterung zu hö-
ren, dass alles gut gegangen ist. Der Tragschrein wird nun auf ein Fahrgestell gehoben 
und von den Trägern, von denen einige jetzt wieder 2 m lange brennende Fackeln tra-
gen, langsam auf dem Prozessionsweg zu dem am Ortsausgang gelegenen „Rastplatz“ 
(otabisho) gerollt. Dort bleibt er bis etwa 2 Uhr morgens. 

23 bis 23.30 Uhr. Sobald der erste Tragschrein etwa die Hälfte des Prozessionswe-
ges hinter sich gebracht hat, macht sich oben beim Haupttor der zweite Tragschrein, 
in dem die Gottheit(en) Yuki daimyōjin sitzt bzw. sitzen, auf den gefährlichen Weg 
über die steile Treppe in den Ort hinunter. Nachdem auch das reibungslos über die 
Bühne gegangen ist, atmen die Zuschauer und vor allem die für den Ablauf des Festes 
Verantwortlichen hörbar auf und der Lärmpegel im Ort steigt jetzt stark an, da sich alle 
laut und freudig über das bis jetzt Erlebte unterhalten. Vor einer Bruderschaftsherber-
ge hat man eine große Trommel aufgestellt, an der jeder seine Trommelkunst erproben 
darf. Unter den Mutigen sind auch einige Frauen. Erst gegen 23 Uhr wird es langsam 
ruhiger in Kurama, da sich inzwischen ein großer Teil der Zuschauer schon auf den 



OAG Notizen

50

Weg zum Bahnhof gemacht hat, um mit den letzten Zügen in die Stadt zurückzufah-
ren. Die Eizan densetsu setzt heute bis nach Mitternacht mehrere Sonderzüge ein. Be-
sucher sollten sich aber schon bei der Ankunft im Bahnhof Kurama nach den beiden 
letzten Zügen zurück nach Kyoto erkundigen, denn die wenigen Übernachtungsmög-
lichkeiten im Ort sind schon mindestens ein halbes Jahr vor dem Fest ausgebucht. Bis 
der zweite Tragschrein gegen 23.30 Uhr am Rastplatz eingetroffen ist, wird dort eifrig 
getrommelt und die vom ständigen „sairei sairyō“ heiseren Träger und Fackelträger 
schmieren ihre Kehlen und Stimmbänder sorgfältig mit Bier, Reiswein und Schnaps 
(shōchū). Schließlich werden die Handfackeln aufeinandergelegt und gelöscht. Zum 
Abschluss spielt man am Rastplatz zu Ehren der von den Tragschreinen aus zuschauen-
den Gottheiten Shintō-Musik und führt Mikagura-Tänze auf. Dabei brennt ein offenes 
Wachfeuer auf dem Platz vor den Tragschreinen.

2 Uhr, am 23. Oktober. Die letzten Züge sind zwischen 00.30 Uhr und 1 Uhr vom 
Bahnhof Kurama in die Stadt Kyoto zurückgefahren. Die Rückkehr (kankō-sai) der 
von Fackelträgern mit brennenden Fackeln begleiteten Tragschreine zum Haupttor und 
von dort weiter zum Yuki-Schrein sehen also nur die sehr wenigen Besucher, die sich 
rechtzeitig ein Zimmer für die Nacht reservieren konnten.

Abschließend bleibt nur zu betonen, dass das Feuerfest von Kurama nichts mit dem 
gleichnamigen, sehenswerten Kurama-Tempel zu tun hat. Das Feuerfest ist das jährli-
che Fest (reisai) des Yuki-Schreines. Es wurde 1983 zum Immateriellen Volkskultur-
schatz Kyotos ernannt (Kyoto no mukei minzoku bunkazai).

Weitere Informationen zum Thema Feuer und Rauch im japanischen Volksglauben fin-
den Sie u.a. auch in meinen drei unten genannten OAG-Veröffentlichungen.

Auswahl der verwendeten Literatur
Amano Hiroyuki (Hg.): Nihon minzoku bunka taikei, Bd. 2, Taiyō to tsuki, Tokyo 1994.  

Antoni, Klaus: Kojiki – Aufzeichnungen alter Begebenheiten, Berlin 2012.

Aston, W.-G.: Nihongi – chronicles of Japan from earliest times to A.D. 697,  
	 Rutland&Vermont, Tokyo 1973.

Cogan, Thomas J.: The Tale of the Soga Brothers, Tokyo 1987

Eder, Matthias: Geschichte der japanischen Religion, 1. Band,  
	 Die alte Landesreligion, Nagoya 1978.

Emori Itsuo: Dentōteki na kekkon seido, S. 344-410 in: Amano Hiroyuki,  
	 Nihon minzoku bunka taikei, Bd. 8, Mura to murabito, Tokyo 1995. 

Florenz, Karl: Die historischen Quellen der Shinto-Religion, Göttingen Leipzig 1919.

Geijutsu shinchō henshū (Hg.): Nihon no matsuri, Tokyo 1990. 



12/2025

51

Hagiwara Hidesaburō: Hōjō no kami to ie no kami (Me de miru minzoku-gami shirīzu) 	
	 Bd. 2, Tokyo 1988. 

Immoos, Thomas: „Das Mysterium von Feuer und Wasser“, S. 143–162 in:  
	 Vermittlung zwischenkirchlicher Gemeinschaft. Neue Zeitschrift für  
	 Missionswissenschaft. 1971 Schöneck.

Haraguchi Torao: Kagoshima ken no rekishi, Tokyo 1973.

Miyake Hitoshi: Shūkyō minzokugaku, Tokyo 1989.

Namihira Emiko: Minzoku shūkyō shirīzu – Kegare, Tokyo 1990.

Naumann, Nelly: Die einheimische Religion Japans, Teil 2 (Synkretistische Lehren 	
	 und religiöse Entwicklungen von der Kamakura- bis zum Beginn der  
	 Edo-Zeit), New York, Köln 1994.

Naumann, Nelly: Die Mythen des alten Japan, München 1996.

Obayashi Tarō: Taiyō to hi, S. 53–116 in: Amano, Hiroyuki 1994.

Ono Jūrō: Minami-Kyūshū no minzokugami, Kagoshima 1972.

Ono Jūrō: Kagoshima Minzoku sampo, Kagoshima 1973.

Ōhashi Nobuo: Minkan shūkyō jiten, Tokyo 1991.

Ōhashi Nobuo (Hg.) Nihon minzoku shūkyō jiten, Tokyo 1998.

Ōtsuka minzoku gakkai (Hg.): Nihon minzoku jiten, Tokyo 1972.

Pauly, Ulrich: „Das japanische Totenfest“, S. 9–32 in: OAG Notizen 06/2012, Tokyo.

Pauly, Ulrich: „Das Neujahrsfest in Japan“, S. 10–32 in: OAG Notizen 01/2013, Tokyo.

Pauly, Ulrich: „Die Teufel kommen zum Tanz“, OAG Taschenbuch Nr. 80, Tokyo 2002.

Philippi, Donald L.: Norito –  A translation of the ancient Japanese ritual prayers, 	
	 Princeton, Oxford 1990.

Sakamoto Tarō: Fuzoku jiten, Tokyo 1957.

Satō Takashi: Furusato Tokyo, Minzoku saijiki, Tokyo 1992.

Satō Takashi: Furusato Tokyo saiji sairei, Tokyo1993.

Takahashi Hideo (Hg.): Nara-ken no sairei gyōji, Tokyo 1991. 

Takahashi Hideo (Hg.): Fukuoka-ken no sairei gyōji, Tokyo 1993.

Takada Kenichirō: Yamato no matsuri, Osaka 1991. 

Takehiko Makoto: Gishi wajin den to Yamatai koku  



OAG Notizen

52

	 (Yomiuri bukkuretto No. 10) Tokyo 1998.

Tanigawa Kenichi: Kodaijin no kami kannen, S. 211–258 in: Amano Hiroyuki 1994.

Wulff, David M.: Psychology of religion – classic and contemporary views,  
	 New York, Brisbane, Toronto, Singapore 1991.

Yoshino Hiroko: Matsuri no genri, Tokyo 1990.

Neuzugänge / Neuanschaffungen

Im letzten Monat gab es wieder einige Neuanschaffungen und Neuzugänge aus Schen-
kungen und Nachlässen. Wenn Sie Vorschläge für Buchanschaffungen haben, so wen-
den Sie sich bitte an die Referentin, Frau Roeder (roeder@oag.jp). Die OAG wird zwar 
nicht jeden Wunsch erfüllen können, doch wird sie versuchen, möglichst viele An-
schaffungswünsche zu berücksichtigen.

Die mit * gekennzeichneten Bücher sind Schenkungen von Privatpersonen / Verlagen. 
Schreibung und Reihenfolge der japanischen Namen wie vom Verlag jeweils angege-
ben.

Milena Michiko Flašar 
Der Hase im Mond 
Verlag Klaus Wagenbach, Berlin, 2025, 240 S.

Martina Böck & Hilke Veth 
„Ausgerechnet zu den Chinesen“ 
Deutschsprachige Abenteuerinnen in China 
AvivA Verlag, Berlin, 1. Auflage 2023, 336 S.


