24

Feature Il

Die Obaku-Zen-Schule
und ihre Klosterkiiche, Teil II'

Claudia Marra

Fucha ryori (5%#112) ist die Bezeichnung der vegetarischen festlichen Klosterkiiche
der Obaku-Zen-Schule, der letzten der von China nach Japan iiberlieferten buddhisti-
schen Schulen, und ist eine Sonderform der in japanischen Kléstern iiblichen ,,Kiiche
der Hingabe an das Dharma“ (jap. shajin-ryori #ii #+#2).

wFucha ryori bedeutet wortlich ,,Essen beim gemeinsamen Teetrinken®, geht aber
vermutlich auf eine Verballhornung des Begriffs Fukkensho-ryori (234 #H22), also
,.Essen aus der Fujian-Provinz*? zuriick®.

Die Grundidee besteht darin, in ungezwungener Atmosphédre das auf grofen Platten
servierte Essen zu teilen und dabei Tee zu trinken. Wéhrend der Edo-Zeit erschien die-
ses Konzept sowohl im kldsterlichen als auch im sdkularen Umfeld als sehr exotisch,
da es mit etablierten Etiketteregeln® brach. Trotzdem ist Fucha-ryori tief in der Tradi-
tion der klosterlichen buddhistischen Speiseordnung verwurzelt, die zunichst erldutert
werden soll.

1 Dies ist der zweite Teil eines zweiteiligen Vortrags, den Frau Marra am 24. Mai in der OAG
gehalten hat. Als Video-Aufnahme nachzusehen unter: https://oag.jp/events/prof-claudia-
marra-die-obaku-zen-schule-und-ihre-klosterkueche-fucha-ryori-teil-ii/

Die farbige Version dieses Artikels findet sich unter: https://oag.jp/books/notizen-septem-
ber-2025/. Der erste Teil ist nachzulesen unter: https://oag.jp/books/notizen-mai-2025/

2 Fujian war nicht nur die Heimatprovinz vieler chinesischer Hiandler in Nagasaki, sondern
auch des Obaku-Griinders Ingen Rytiki.

3 InNagasaki gibt es eine sikulare Gourmettradition namens Shippoku (7% ), die chinesische,
niederldndische, portugiesische, spanische und japanische Elemente vereint. Der Zweck die-
ser Art zu speisen besteht darin, in entspannter Atmosphire das Essen in guter Gesellschaft
(omoyai ¥ # %) zu genieBen. Die Tischsitten sind der Fucha-Kiiche sehr dhnlich, daher de-
finiert man in Nagasaki Fucha ryori meist als ,,Shippoku ryori ohne Verwendung tierischer
Produkte”. Siche Koba / Burke-Gaffney ( 2007).

4 Bisindie spédte Edo-Zeit servierte man das Essen in individuell angerichteten Portionen auf
einzelnen Tabletts. Runde Tische passten nicht gut zur hierarchischen Sitzordnung kamiza-
shimoza ( £ &/ F /&), die den strengen Klassenunterschieden der feudalen Gesellschaft der
Edo-Zeit entsprach und es ermoglichte, soziale Rédnge sogar wihrend der Mahlzeiten zu
unterscheiden. Im Jahr 1772 wurde von dem Gastronomiekritiker Nishimura Ichiroemon das
Fucha ryorisho (4 % # 22 47 ) veroffentlicht, das erste Buch, das sich ausschlieBlich mit der
Fucha-Kiiche befasste. Es enthélt detaillierte Beschreibungen von Tischarrangements und
Gerichten und zeigt, wie befremdet man von den Besonderheiten dieser Kiiche war.

OAG Notizen



25

1. Die Anfiinge der buddhistischen Kiiche

Die acht buddhistischen Gebote (jap. hassaikai N\ #&) aller buddhistischen Schulen
verbieten u.a. das ,,Schaden zufiigen und Leben nehmen® und das ,,Essen zur falschen
Zeit* (nach Mittag). In den strengeren Regeln fiir den Klerus heiflt es weiterhin, dass
das Essen still, an einem Ort und mit nur einem GefaB3, ndmlich der Bettelschale, einge-
nommen werden soll.

Bevor der Buddhismus sesshaft wurde, war das Betteln um Essen (jap. takuhatsu
164K) iiblich, da es die Monche Demut lehrte und als Methode galt, mit Laien zu inter-
agieren. Es bot zudem Essensspendern die Moglichkeit, durch die gezeigte Mildtdtig-
keit ihr Karma zu verbessern. Ménche durften nicht wéhlerisch sein und sollten frugal
und leidenschaftslos essen, lediglich um ihre Gesundheit zu erhalten. Almosen durften
grundsitzlich nicht abgelehnt werden, was bedeutete, dass der Verzehr von Fleisch er-
laubt war, wenn das Tier nicht speziell gettet wurde, um bettelnde Ordensleute zu er-
ndhren.’ Die Erndhrung war also urspriinglich weder vegetarisch noch gar vegan.

Mit der Ausbreitung des Buddhismus entlang der Seidenstrae und der Etablierung
sesshafter buddhistischer Gemeinschaften stabilisierte sich die Verfiigbarkeit von
Nahrung. Die weitgehende staatliche und private Férderung der Klostergemeinschaf-
ten in vielen Léndern erlaubte den weitgehenden Verzicht auf Bettelgénge.

Trotzdem wurde das Fasten in der zweiten Tageshilfte als wichtige Vorschrift beibe-
halten, da man glaubte, dass es die geistige Klarheit fordert. Weiter gab es zu bestimm-
ten Zeiten strengere ritualisierte Fastenvorschriften, die basierend auf dem Mondka-
lender und in Ubereinstimmung mit bestimmten Zeremonien beachtet wurden, um den
Weg der Buddha-Nachfolge zu symbolisieren.

Da der historische Buddha Siddharta Gautama selbst zu Gunsten des ,Mittleren
Weges* eine ilibertriebene Askese aufgegeben hatte, entwickelten sich im Mahayana-
Buddhismus allméhlich regional spezifische Speiseregeln, die die unterschiedlichen
Erndhrungsgewohnheiten im buddhistischen Verbreitungsgebiet reflektierten. Alle
Schulen stimmten dabei in ihrer MdBigung beim Essen, der Vermeidung meditationsbe-
eintrichtigender Lebensmittel und in der Beachtung periodischer Fastenzeiten iiberein.

Buddhas Lehre wurde in Asien von Beginn an mit spiritueller und kérperlicher Hei-
lung assoziiert. Das in der ersten Hilfte des vierten vorchristlichen Jahrhunderts ent-
standene Jivaka Sutra, das Buddhas Gespriache mit seinem Leibarzt Jivaka Kumar
Bhaccha zum Inhalt hat, gibt erste Ratschldge zu Hygiene und Erndhrung. Buddha

5 Im Bezug auf die Annahme von Almosen tierischen Ursprungs galt die Regel vom ,,dreifach
reinen Fleisch® (chin. san jing rou = %4 1 , jap. sanshu no joniku = #& @ % 1), die auf einen
Dialog Buddhas mit seinem Leibarzt Jivaka zuriickgeht. Nur, wenn die bettelnden Monche
oder Nonnen nicht gesehen, gehort oder vermutet hatten, dass ein Tier speziell zum Zwecke
der Essensspende getotet worden war, durfte es verzehrt werden. Sonderregeln gab es jedoch
in Tibet oder anderen bergigen Gegenden, in denen anderweits nicht genug pflanzliche Nah-
rungsmittel zu Verfiigung standen. Siehe Buswell /Lopez (2013).

09/2025



26

selber wird in dem Text als vollendeter Heiler dargestellt, der seinen Arzt bei weitem
iibertraf. Visualisiert wurde der heilende Aspekt der Lehre vor allem in der Darstellung
des Medizin-Buddha (Yakushi Nyorai 34 k), die auf eines der im Bhaisajyaguru-
Sutra erwihnten zwolf Geliibde des Buddha® zuriickgeht.

Nach den Mahayana-Auslegungen der Lehre heilt Buddha nicht nur spirituell, indem er
die ,,Drei Geistesgifte Hass, Verlangen und Unwissenheit kuriert, sondern er beseitigt
auch alle korperlichen Krankheiten. Mit der Verbreitung des Dharmas ging daher auch
ein vermehrtes Interesse an medizinischem Wissen einher, was sich besonders auf die
Diitetik auswirkte.

Als Ursache von Krankheiten identifizierte man
» ein Ungleichgewicht der Korperelemente,
» die Auswirkungen des Jahreszeitenwechsels,
» karmische Ursachen,
+ dufere Einfliisse (z.B. durch Geister und Ddmonen).

Schon in der Vinaya Pitaka finden sich daher erste Empfehlungen fiir eine harmonisie-
rende und saisonspezifische Erndhrung und weitergehende medizinische Ratschlige.
Das bald aufblithende Netzwerk buddhistischer Kloster absorbierte, sammelte, assi-
milierte dieses Material und legte es schriftlich nieder. Dieses Konvolut wurde konti-
nuierlich erweitert durch Rituale, Anrufungen, Talismane, Heilmethoden, Heilmittel,
Arzneien sowie sonstiges adaptiertes medizinisches Wissens aus Indien, den Seiden-
straBen-Anrainerldndern und China’ und im buddhistischen Missionsgebiet verbreitet.

2. Buddhistische Kiiche in China

Bei der Ankunft des Buddhismus in China ab dem 1. Jahrhundert n. Chr., wéihrend der
Han-Zeit (206 v. Chr.—220 n. Chr.), galten die Vinaya-Speiseregeln, die die folgenden
Prinzipien bewusster Erndhrung umfassten:

*  Vermeidung tierischer Produkte

* Vermeidung der fiinf die Meditationsdisziplin storenden scharfen Gemiisesorten
(Zwiebeln, Knoblauch, Schnittlauch, Porree und Frithlingszwiebeln)®

6 Siehe Sutra of the Medicine Buddha, S. 21.

7 Siehe Salguero 2014, S. 29ff.

8 Diese fiinf Lebensmittel nennt man in Japan goshin ( & ¥ ). Sie wurden nur dann verzehrt,
wenn es medizinisch geboten war. Das Verbot geht auf eine Stelle im achten Kapitel des
Surangama-Sitra zurick: ,,Alle Wesen, die Samadhi suchen, sollten sich der fiinf weltlichen
Arten scharfer Wurzeln enthalten. Gekocht gegessen, erregen diese fiinf Arten scharfer
Wurzeln Ziigellosigkeit, und roh gegessen machen sie noch reizbarer (...) die Devas und Un-
sterblichen der zehn Richtungen [hassen] den Geruch so sehr, dass sie sich alle von diesen
Menschen fernhalten, doch die hungrigen Geister lecken sich in Erwartung dieser Speise die
Lippen. Deshalb sind [solche Menschen] immer von Geistern umgeben. IThr Gliick und ihre

OAG Notizen



27

» Verbot von berauschenden Substanzen

* Vermeidung von stimulierenden Substanzen und kréftigen Gewiirzen
e Vermeidung von luxuridsen und iippigen Speisen sowie Siiflspeisen

» Speiseverbot nach 12 Uhr mittags

* Stille Mahlzeit aus nur einem Gefal3

Beabsichtigt war eine Erndhrung, die auf dem Mitgefiihl fiir alle Lebewesen und Acht-
samkeit griindete und die den spirituellen Fortschritt forderte. Die genauen Regeln va-
riieren zwar von Schule zu Schule, der Schwerpunkt liegt jedoch tiberall auf MaBigung
und absichtsvoller Vermeidung von Schédden. Dies brachte den Buddhismus in ein Di-
lemma, denn viele dieser Anweisungen kollidierten mit der etablierten chinesischen
Speisetradition, vor allem mit dem in Chinas einheimischen Religionen weit verbreite-
ten Brauch, in Ubereinstimmung mit bestimmten Festen und religiésen Riten, Tiere zu
opfern und dann gemeinsam zu verzehren.

Der undogmatische buddhistische Umgang mit dem Regelwerk und dem Fleischver-
bot war deshalb eine wichtige Voraussetzung fiir die Akzeptanz des Dharma in China.

Der Ubergang von rituellen Tieropfern in den einheimischen chinesischen Religionen
zum Vegetarismus im Buddhismus war ein komplexer Prozess, der auf kultureller An-
passung, philosophischen Argumentationen und politischem Einfluss basierte. Beste-
hende religiose Vorstellungen mussten im Sinne des Buddhismus uminterpretiert wer-
den. Das hatte etwa zur Folge, dass das konfuzianische Gebot der ,,kindlichen Pietét*
(chin. xido %) neu definiert, das ,,Nichttoten im Namen der Eltern“ in die Ahnenri-
ten integriert, und im ,,Ullambana-Sutra® vegetarische Totenmahle propagiert wur-
den. Die Tugend der Menschlichkeit (chin. rén 4=) wurde als buddhistisches Gebot des
Mitgefiihls umgedeutet und das Schonen von Tieren als Akt moralischer Kultivierung

gepriesen.

Ahnlich verfuhr man mit taoistischen Grundsétzen, die bereits von sich aus Fasten-
praktiken (chin. zhai %) beinhalteten und generell von Fleischverzehr abrieten, da
Fleisch mit ,,schlechter Energie® in Verbindung gebracht wurde, wiahrend pflanzliche
Kost als reinigend galt.

Tugend schwinden taglich, und lange Zeit werden sie ohne Verdienst sein. Wenn diese Esser
scharfer Wurzeln Samadhi praktizieren, werden keine Bodhisattvas, Devas, Xian oder guten
Geister der zehn Richtungen kommen, um sie zu beschiitzen. Der michtige Ddmonenkonig
nutzt diese Gelegenheit und erscheint in einem falschen Buddha-Kérper, um ihnen das Dhar-
ma zu predigen. Er verunglimpft und verleumdet die Gebote; er lobt Ziigellosigkeit, Zorn und
Dummbheit. Am Ende ihres Lebens werden sie Gefolgsleute des Damonenkdnigs, und wenn
ihre Strafe fiir den Dienst an Ddmonen [in ihrer ndchsten Wiedergeburt] erschopft ist, werden
sie in die Avici-Holle fallen.” Siehe Benn (2008), Seite 81.
9 Siehe Bando (2005), S. 19 ff.

09/2025



28

Politisches Gewicht erhielten die vegetarische buddhistische Erndhrung und die Prin-
zipien der Gewaltfreiheit, Einfachheit und Achtsamkeit durch Kaiser Liang Wu Di
(R K, 464-549), der im 6. Jahrhundert ein Fleischverbot fiir Kloster' erlief3.

Der Erlass basierte nicht nur auf der religisen Uberzeugung des Kaisers, sondern hat-
te vor allem politische und 6konomische Griinde: Es forderte die Autarkie der Kloster,
die ihre Nahrung ohne den Zukauf von Fleisch weitgehend durch eigene Produktion
erwirtschaften konnten. Das schonte Ressourcen und vermied potentiellen Arger mit
Spendern, die nach alter Sitte das Fleisch geopferter Tiere darbringen wollten und die
Monche dadurch in ein ethisches Dilemma brachten.

Als interessanten Nebeneffekt forderte diese MaBBinahme in buddhistischen Tempeln
die Entwicklung von vegetarischen Ersatzprodukten. Man kreierte Imitationen belieb-
ter Festgerichte auf der Basis von Sojaprodukten wie Tofu oder Weizengluten (jap. fu
#k, auch bekannt als Seitan). So konnte man tierische Produkte ersetzen, z.B. durch die
glutenhaltige ,,vegetarische Ente (JE#tZ, jap. ganmodoki), und zugleich Laienbesu-
chern Respekt erweisen, indem man ihnen luxuridse Speisen in einer regelkonformen
Variante auftischte.

Um der eingeschrankten Auswahl von Zutaten eine maximale Geschmacksvielfalt und
moglichst viele unterschiedliche Texturen abgewinnen zu kénnen, wurden zudem neue
Zubereitungsmethoden etabliert und Vorstellungen lokaler Religionen und regionaler
Kiiche integriert, soweit sie nicht direkt den buddhistischen Regeln zuwiderliefen. In
den Klostern entstand so eine ausgefeilte vegetarische monastische Erndhrungsweise,
die ,,zhai cai* (%) oder ,,su shi* (%) genannt wurde, die bald auch auBerhalb der
Tempel, besonders in intellektuellen Kreisen, Anklang fand.

Fiir ,,zhai cai“ verwendete man iiblicherweise Reis und selbst angebaute Zutaten, bei
deren Zusammenstellung und Zubereitung auf eine harmonische Yin-Yang-Balance
nach Regeln des Taoismus und Konfuzianismus geachtet wurde. Dariiber hinaus folgte
man zur Krankheitsprophylaxe den Grundregeln der chinesischen traditionellen Medi-
zin", z.B. der Beachtung der fiinf Geschmacksrichtungen (chin. wiiwéi 22k, jap. gomi)
und der fiinf Temperaturen (chin. wixing/wiiqi Z1%/ZA, jap. gosei).

Den fiinf Geschmacksrichtungen werden folgende therapeutische Wirkungen zuge-
sprochen:

* Sauer (sanmi Bvk, z.B. Umeboshi [in Salz eingelegte Ume-Friichte]) unterstiitzt

10 Siehe Cho, Yoon Kyung (2025).

11 Bereits in der Han-Zeit behandelten klassische chinesische Texte wie das Huangdi Neijing
(% 4 W # ) und das Shennong Bencao Jing (#F & 4 ¥ # ) die Grundprinzipien der Theorien
von den fiinf Geschmacksrichtungen und den fiinf Temperaturen. Weitere Quellen nennt
Engelhardt, Ute (2001), S. 173 ff. Diese didtetischen Konzepte der seit der Tang-Zeit in China
verbreiteten traditionellen chinesische Medizin gelangten mit der Uberlieferung des Bud-
dhismus nach Japan und wurden dort als yakuzen ( % /% ) bekannt.

OAG Notizen



29

die Leber-und Gallenfunktion;
reguliert die Schweiproduktion und den Stuhlgang;

* Bitter (nigami %%, z.B. Goya [Bittermelone o. Bittergurke] oder griiner Tee), wird
mit dem Herzen und dem Diinndarm assoziiert und soll entgiften und reinigen;

» Scharf/wiirzig (karami ¥, z.B. Wasabi oder Sansho [jp. Pfeffer]), korrespon-
diert mit der Lunge und dem Dickdarm, wérmt und regt den Kreislauf an;

o SuB (kanmi ¥k, z.B. Reis, StiBkartoffeln oder Adzukibohnen), spricht die Milz
und den Magen an, stirkt, beruhigt und befeuchtet;

» Salzig (shiomi ¥, z.B. Miso, Sojasauce) ist verkniipft mit der Blasen- und der
Nierenfunktion, gleicht den Fliissigkeitshaushalt aus, reinigt und beruhigt.

Die Regel wird in den Schulen geringfiigig unterschiedlich ausgelegt; etwa in der Zu-
ordnung bestimmter Speisen zu einer bestimmten Geschmacksgruppe. Eine Erweite-
rung gibt es bei den esoterischen Schulen, die die Geschmacksrichtung adstringierend
(shibumi #7k) erganzen. Shibumi ist eine Eigenschaft, die besonders dem Tee zuge-
schrieben wird und soll der Gewebestraffung dienen.

Bestimmten Zutaten sprach man eine Korpertemperatur regulierende Wirkung'? zu,
und um diese kurative Kategorie zu beriicksichtigen, erarbeitete man Meniiempfeh-
lungen im Einklang mit dem Wechsel der Jahreszeiten. Uberlegungen zur Harmonisie-
rung der Energiebalance fithrten auBerdem zu der Forderung, dass Speisen in den fiinf
Temperaturen (go-sei &%) kalt, kiihl, neutral, warm und heifl im Menii vertreten sein
sollten, um nicht nur den bestmoglichen Geschmack, sondern auch ihre optimale the-
rapeutische Wirkung zu erzielen. Als Erweiterung der Temperatur-Regel forderte man
des Weiteren, bei der Zubereitung moglichst viele verschiedene Methoden wie Diinsten,
Kochen, Garen, Frittieren, Braten, Grillen, Ddmpfen, Gelieren, Gerinnen-lassen, Gé-
ren, Einlegen, Marinieren, Roh-belassen, Kiihlen, Sautieren usw. anzuwenden. Diese
unterschiedlichen Kochtechniken biindelte man unter dem Oberbegriff ,,go-ho* (Zi%):

» rohbelassen (nama %),

* kochen (niru £%),

 braten (yaku $t<),

« frittieren (ageru 453 %) und

e dédmpfen (fukasu %7).

12 Das Shanghan Lun ( #% % 3 ) ein chinesisches medizinisches Traktat, das von Zhang Zhong-

jing (% ¥ % ; 150-219) kompiliert wurde, fand auch in Japan weite Verbreitung und wurde
zur Vorlage des im 10. Jhd. verfassten ersten japanischen Medizinbuchs Ishimpo ( & S 77 ).

Das Werk widmet der therapeutischen Wirkung der externen und internen Temperaturregula-
tion grofen Raum.

09/2025



30

Nicht nur die Diitetik, sondern auch die kosmologischen Prinzipien des Taoismus und
Konfuzianismus hatten Einfluss auf die Komposition der Mahlzeiten. Demnach sollte
das Menii moglichst unter Beachtung der fiinf Farben (goshiki &) zusammengestellt
werden, denn jede Farbe korrespondiert mit den Grundelementen des Universums und
wird mit einer bestimmten Himmelsrichtung, Naturkréften, Gefiithlen, Organen, Mani-
festationen des Buddha etc. assoziiert — leider nicht einheitlich in allen buddhistischen
Schulen.

Betrachtet man diese Regel unter dem Aspekt der Erndhrungslehre, stehen die fiinf
Farben fiir unterschiedliche Nahrungsgruppen, die in ihrer Gesamtkomposition fiir
eine ausgewogene und gesunde vegetarische Erndhrung sorgen sollen:

 Griin (%) steht fiir Blattgemiisesorten,

* Rot (F) fiir proteinhaltige Leguminosen und eisenhaltige Gemiisesorten,
»  Gelb () fur ballaststoffreiche Knollen und Getreide,

*  Weil3 (&) fiir proteinhaltigen Tofu und séttigenden Reis,

» Schwarz/Blau (2) fiir Mineralien aus Pilzen, Seetang, usw.

Im esoterischen Buddhismus wird die Farbskala zudem durch eine transzendente
Lichtfarbe, Gold, erweitert und jede einzelne Farbe als Emanation unterschiedlicher
Buddha-Manifestationen interpretiert.

Da das Essen im Klosteralltag einen wichtigen Platz einnimmt und die Anzahl der di-
atetischen Vorschriften zugenommen hatten, erwiesen sich niedergeschriebene aktua-
lisierte Regeln fiir die strenge Disziplin des Klosterlebens als unerldsslich. Die ersten
chinesischen Chan-Kloster kodifizierten ihre Speiseregeln wihrend der Tang-Zeit, im
9. Jahrhundert. Es entstanden die Vorschriften des Hyakujoshingi (um 810, B #HH,
Bdizhang Qinggui) oder des Zennenshingi (1103, #3¢# 4., Chanyuan Qinggur).

In allen Regeln findet sich an prominenter Stelle die Erwdhnung des Grundelements
jeder klosterlichen Erndhrung, des Reisbreis (jap. shuku #, in Japan auflerhalb des
Klosters meist o-kayu genannt), iber den der folgende Sinnspruch (Shukuyujiri oder
Shayijiri # 4 +#1)" verfasst wurde:

Die zehn Vorteile des Reisbrei-Essens

1. &% (ygjo)—Reisbrei erhélt das Leben und bewahrt die Gesundheit,
2. %% (anraku)— er bringt Wohlbefinden und Gelassenheit,

3. #% (ekiyii oder ekiju) —er verldngert das Leben,

13 Die Lesungen dieses Wortes und auch der zehn Vorteile orientieren sich an denen der Obaku-
Schule, andere buddhistische Schulen verwenden teilweise andere Lesungen.

OAG Notizen



31

Bt (etsugan) —er macht das Gesicht strahlend und frohlich,

K (fuki oder hoki) —er stirkt die Lebensenergie (ki),

%8 (jofit) — er vertreibt schddliche Winde und gleicht die Korperséfte aus,
K558 (shoshukushoku) — er fordert die Verdauung und 16st Spannungen,

#3# (jisho) — er reinigt den Geist und die Sprache,

© © N o g

4% (joki) —er vertreibt den Hunger,
10. %75 (shokatsu)—und er 16scht den Durst.

Die Tischmanieren schrieben vor, dass das frugale Essen in den Kldstern gerecht ver-
teilt, still und schweigend in hierarchischer Sitzordnung eingenommen werden sollte.
Vor und nach den Mahlzeiten waren Segensgeséinge (gongyang #:7, jap. kuyo) tiblich.
Der Vers der Fiinf Betrachtungen (jap. gokan no ge Z#.0045)"* bereitet den Geist auf
die Annahme von Nahrung als Opfergabe vor, wiahrend der Dankvers nach der Mahl-
zeit (jap. shokuhitsu no ge £ %¥4%) das Ritual mit der Riickgabe des Verdienstes an die
Spender abschliefit. Diese Verse driicken Demut und Dankbarkeit aus und bekréftigten
die Vorstellung, dass Essen einerseits als Opfergabe und andererseits als ,,Medizin zur
Erhaltung des Korpers®™ zu betrachten ist, womit wieder der geistige und korperliche,
zweifach heilende Aspekt der Lehre in Erinnerung gerufen wird.

3. Shajin Ryoriin Japan

Das bis dahin in China entstandene Regelwerk gelangte in mehreren Uberlieferungs-
schiiben ab dem 6. Jahrhundert von China und Korea nach Japan, wo es mehr oder
weniger vollstdndig iibernommen und schul- bzw. japanspezifisch weiterentwickelt
wurde. Die Koch- und Speisegewohnheiten der sechs Nara-Schulen folgten im Wesent-
lichen den Vinaya-Speiseregeln. Eine Ritualisierung des Essens fand nicht statt.

Die spéter in der Heian-Zeit tiberlieferten Schulen Tendai und Shingon ergénzten ma-
gische Rituale, esoterische Aspekte und kosmologische Uberlegungen. Auch segnende
Mantras, Speiseopfer in Mandalaform und die Rezitation magischer Texte (jap. darani
€% /&) waren tiblich.

Tee, neue Zutaten und die Kultivierung neuer Gemiise- und Obstsorten fanden iiber
Kloster aller Schulen hinweg ihren Weg nach Japan. Weiterhin wurden verfeinerte Zu-
bereitungsmethoden, neue Techniken der Lebensmittelverarbeitung und -konservie-
rung, adaptierte chinesische Kochtechniken und diverse Kochgerite, die Verwendung

14 Dankverse der Fiinf Betrachtungen (gokan no ge ZH.048 ):

- Wertschitzen Sie die Miihe fiir dieses Essen und seien Sie seines Ursprungs eingedenk.
- Priifen Sie, ob Sie all dieser Mithen wiirdig sind.

- Bewahren Sie Ihren Geist vor Genusssucht und Gier.

- Betrachten Sie dieses Essen als Medizin zur Erhaltung Thres Korpers.

- Nehmen Sie diese Mahlzeit an, um dem Weg zur Erleuchtung folgen zu konnen.

09/2025



32

von Dashi [Sud aus Algen, Seetang und/oder Pilzen], die Verarbeitung von Sojabohnen
zu Tofu, das Einlegen von Gemiise, das Frittieren sowie der Gebrauch von Weizenglu-
ten (fu #%) als preiswerte Proteinquelle eingefiihrt.

All das trug entscheidend zur Entwicklung einer eigensténdigen japanischen Tempel-
kiiche (shajin ryori #iE 4+ 22) bei und beeinflusste weit iiber die Welt der Kloster hinaus
die Grundlagen der japanischen Kiiche'.

4. Shojin Ryoriin den Zen-Schulen

Die Uberlieferung der chinesischen Chan-Schulen, die Ende des 12. Jahrhunderts zur
Entstehung des japanischen Zen fiihrten, spielte bei der Ausdifferenzierung der Speise-
ordnung eine besondere Rolle.

Im Jahr 1191 kehrte Mydan Eisai (JA3% %, 1141-1215) nach seiner Ernennung zum
Lehrmeister der chinesische Linji Chan-Schule nach Japan zuriick und griindete unter
Beachtung der chinesischen Klosterregeln den japanischen Ableger, die Rinzai- Schule
(B2 7).

Eisai maB besonders der medizinischen Wirkung des Teetrinkens gro3e Bedeutung zu
und verfasste um 1214 das Traktat Kissa Yojoki (%% 4% ,Teetrinken fiir die Ge-
sundheit). Beeinflusst durch Theorien der traditionellen chinesischen Medizin hebt er
die Bedeutung der Balance zwischen positiver, heiler (Yang; I%, jap. yo0) und negativer,
kalter (Yin; %, jap. in) Energie in Lebensmitteln hervor. Tee, als Yin-Lebensmittel, hel-
fe bei der Erlangung geistiger Klarheit, harmonisiere die fiinf inneren Organe (Herz,
Leber, Lunge, Milz und Nieren), schiitze den Korper vor Infektionen und entgifte, und
sei so ein unverzichtbarer Bestandteil einer gesunden Erndhrung.

Nahrung wird ganzheitlich, unter der Prdmisse japanischer und chinesischer Konzep-
te, als Medizin fiir Kérper und Geist (shokuyo £%) betrachtet. Da dem Essen ein di-
rekter Einfluss auf Gesundheit und Langlebigkeit zugesprochen wird, empfiehlt Eisai
generell MaBigung und bewussten Konsum und warnt vor iibermaBigem Genuss ein-
zelner Nahrungsmittel.

Einfachheit, Pragmatismus und Frugalitit bestimmten die Zubereitung und Zusam-
menstellung der in den Rinzai-Kldstern bereiteten Mahlzeiten, wéhrend kldsterliche
Strenge und klerikale Hierarchie die formellen Tischmanieren bestimmten.

Mit der Uberlieferung der Caodong Chan-Linie (jap. S6t6-Schule %37 %) durch Ddgen
Kigen (i& LA, 1200—1253) im Jahr 1227/28 gelangten eine sehr detailverliebte Inter-
pretation der chinesischen klosterlichen Speiseregeln und entsprechende Tischmanie-
ren nach Japan. Dogen, der Griinder der S6t6-Schule, mafl dem Essen grofe Bedeutung
Zu.

15 Siehe the Japanese Culinary Academy (2015), S. 57fT.

OAG Notizen



33

In seinen Schriften ,,Regeln fiir den Koch*® (1237, Tenzo kyokun $#/2#531) und ,,Re-
geln zum Verzehr des Reisbreis® (1264, Fushuku hanpo #t#48.%), die ebenfalls auf die
chinesischen Anweisungen des Zennenshingi zuriickgehen, erhob er die Speisenzu-
bereitung und die Tischmanieren bei der ritualisierten Einnahme der Mahlzeit in den
Rang einer wichtigen meditativen Praxis'.

Dogen erginzte eine grole Anzahl symbolisch iiberhohter Regeln: So soll der Ge-
brauch dreier ineinander liegender Essschalen (jap. oryoki % %, ,,Gefdlle, die gerade
genug enthalten) MéfBigung anmahnen, wihrend das hohe Anheben der Schale (jap.
hohatsu #45) beim Essen Demut symbolisieren soll. Ein praktischer Nebeneffekt die-
ser umsténdlichen Esssitte ist es, den Lirmpegel im Raum zu mindern. Da jeder Bissen
vorsichtig zum Munde gefiithrt werden muss, hilft diese Praxis dabei, die Monche da-
ran zu erinnern, gerduschvolles Kauen, Schmatzen oder Geschirrgeklapper zu unter-
driicken, und fordert so die Einhaltung der in der Sotd-Tradition unbedingt erwiinsch-
ten kontemplativen Stille bei der Mahlzeit.

Zugleich kniipft die ehrfurchtsvolle Behandlung der Schalen an eine auf Meister Hui-
neng (§ % %4k, jap. Daikan End, 638—713)"® zuriickgehende Tradition an, nach der die
Schale als Symbol der Weitergabe der Lehre von Meister zu Schiiler zu betrachten sei.

Auch das Prozedere bei Tisch wurde erweitert: Nach dem Vers der Fiinf Betrachtungen
erfolgt vor der Mahlzeit ein zusétzliches Réucheropfer (hatsurai shoko oder shoraiko
kA, ,,Duft des Ersten Opfers®). Nach dem Essen rezitiert man in der Sotd-Schule
aufler dem iiblichen Dankvers einen Vers zum Waschen der Schiisseln (soji no ge oder
senpatsu no ge JH0D18) sowie eine weitere Verdienstwidmung'® (eko = 1).

Dabei wird nicht nur unter hochster Wertlegung auf korrekte Korperhaltung und rituelle
Prézision jede Bewegung (Schalen anheben, abwischen usw.) als meditativer Akt cho-
reografiert, sondern auch eine weitere zeremoniellere Ebene hinzugefiigt (z. B. durch
das Verbeugen vor den Schalen)?. Das komplizierte Prozedere erinnert an die in vielen
japanischen Kiinsten iibliche Kata-Praxis und kniipft an die Idee an, dass durch die Aus-
fithrung korrekter Bewegungen und die Perfektionierung der dufleren Form auch der
Geist folgt und Ruhe findet.

Nicht nur fiir die Zutaten und Zubereitungsmethoden sowie den Gebrauch der Koch-
utensilien und Kiichengerite, sondern auch fiir die mit dem Kochen betrauten Personen
gab es strenge Regeln. Demnach zeichnet sich ein guter Tempelkoch (tenzo, #/&) durch
drei Tugenden aus.

16 Der Tenzo ist der fiir die Mahlzeiten in einem Zen-Tempel zustdndige hochrangige Monch
und einer der sechs Hauptverantwortlichen fiir die Organisation des Tempels.

17 Siehe Dogen/Uchiyama (2005), S. 3-23 und Kain, John (2003).

18 Huineng war ein wichtiger Zen-Lehrmeister und der sechste Patriarch der chinesischen Chan-
Tradition.

19 Dabei werden etwaige karmische Verdienste des Praktizierenden, die sich aus dessen guten
Taten ergeben, auf Verstorbene, Gottheiten oder alle fithlenden Wesen iibertragen.

20 Fiir weitere Details siche Leighton/Okumura (1996), S. 83ff.

09/2025



34

1. Aufrichtigkeit/Ganzheit (makoto #%): Der Koch muss seine Aufgaben mit
grofiter Aufrichtigkeit angehen und die Zubereitung von Mahlzeiten als
wesentlichen Bestandteil der Zen-Praxis betrachten, gleichwertig mit
Meditation oder Sutra-Studium.

2. Freudiger Geist (kishin &%): Der Koch sollte seine Aufgaben mit Freude
und Dankbarkeit erfiillen und als Gelegenheit sehen, anderen zu dienen
und Mitgefiihl auszudriicken.

3. Elterliche Gesinnung (roshin #+3): Der Koch sollte die Klostergemeinschaft
pflegen und betreuen und dabei wie ein groBherziges Elternteil aufmerksam
auf die Bediirfnisse und das Wohlergehen der Anderen achten.

Der Tenzo beachtet bei der Zubereitung auBBerdem die folgenden drei Anforderungen:

1. Leichtigkeit (keinan $#4k), d.h. leichte und weiche Speisen mit einem
angenehmen, leichten und erfrischenden Geschmack zuzubereiten,
die den Korper schonen.

2. Reinheit (joketsu %% , d.h. hygienisch reine Lebensmittel, mit reinem Geist
und einer reinen Einstellung zuzubereiten, die man Buddha und der Sangha
darbringen kann.

3. ,,GemiB dem Gesetz* (nyohosaku 4=%4%), d.h. Lebensmittel, die korrekt und
gemif den Lehren und Regeln in Ubereinstimmung mit dem buddhistischen
Gesetz gekocht werden.

Dogen beruft sich auch hier auf die chinesischen Klosterregeln des Zennenshingi und
befindet: ,,Wenn die sechs Geschmacksrichtungen?' nicht im Einklang stehen und die
drei Anforderungen ignoriert werden, hat der Tenzo seine Aufgabe verfehlt.?>

Die Rinzai- und die S6t6-Schule, die beide den chinesischen Klosterregeln des Zen-
nenshingi folgen, stimmen generell in der Auffassung {iberein, dass wahre Zen-Praxis
alles durchdringen miisse, also auch das Essen. Besonderen Wert legte man auf einen
achtsamen Umgang mit Lebensmitteln:

Beachtung der Saisonalitét (shun #7), die Vorstellung von der prinzipiellen Einheit des
menschlichen Kérpers und der Erde (shindofuji & +7=) und die Regel, alle essbaren
Teile eines Lebensmittels zu verwerten (ichimotsu zentai —#144) wurden allseits
hochgehalten. Der Kiichendienst wurde als Teil des monastischen Trainings betrachtet.

Wichtige Gemeinsamkeiten waren die Uberzeugungen,

» dass nichts verschwendet werden solle,

21 https://www.sotozen-net.or.jp/zen/cooking/taste
22 Dogen/Uchiyama (2005), S. 4.

OAG Notizen



35

e dass Essen als Medizin® zu betrachten sei,

* dass die Mahlzeit in kontemplativer Stille und mit meditativer Achtsamkeit
einzunehmen sei,

» dassdrei Schiisseln (fiir Reis, Suppe und Beilagen) benutzt werden sollten
(das erleichtert die Logistik im Kloster) und

» dass vor und nach dem Essen Respekt, Dank, Demut und Verdienstwidmung
zu bekunden seien.

Gelegentlich findet sich auch in beiden Schulen die Sitte, von jeder Mahlzeit einige
Kriimel zur Speisung hungriger Geister oder anderer Lebewesen beiseitezulegen, um
so symbolisch die gegenseitige Abhéngigkeit aller Wesen in Erinnerung zu rufen und
den Geist des Gebens und der Selbstlosigkeit anzumahnen.

Unterschiede ergaben sich nicht in Fragen der Meniizusammenstellung, sondern bei
den Tischmanieren und in Detailfragen beziiglich der die Mahlzeit einrahmenden Ri-
tuale. Das fiihrte oft dazu, dass die Rinzai-Schule So6t0 als zu pedantisch und statisch
erachtete, wihrend umgekehrt die Sot6-Schule an Rinzai eine zu nachldssige Haltung
in Etikettefragen und die Unterbrechung der Stille wéhrend des Essens durch gelegent-
lich eingeworfene Lehrsétze (katsu *8) kritisierte.

Die allgemein etwas entspanntere Haltung der Rinzai-Schule zeigt sich in dem 400
Jahre spdter Hakuin Ekaku (81245, 1686—1769)* zugeschriebenen Satz: ,,Wenn du
wirklich achtsam bist, dann kann selbst ein Radieschen dein Lehrmeister werden!*

5. Die Rezeption der Obaku-Schule und ihrer Kiiche Fucha-ryori

In der langen Zeit, die zwischen den Uberlieferungen der S6to- und der Rinzai-Schule
im 12. bzw. 13. Jhd. und der Etablierung der Obaku-Schule im 17. Jhd. lag, waren die
chinesisch-japanischen Beziehungen im Wesentlichen auf Privathandel beschrinkt
gewesen, so dass die Kunde {iber dogmatische Entwicklungen der chinesischen bud-
dhistischen Schulen oder Details iiber Neuerungen in anderen Bereichen, wie z.B. der
traditionellen chinesischen Medizin, nur sporadisch nach Japan gelangten.

Die lange Zeit der unterbrochenen China-Kontakte hatte aulerdem dazu gefiihrt, dass
sich die chinesische Linji-Tradition und ihr japanischer Ableger in ihrer Interpretation
der Klosterregeln und ihrer Auffassung in Fragen des Dharma auseinanderentwickelt
hatten.

Der hochrangige Meister der chinesischen Linji-Schule, Ingen Rytki (chin. Yin-Yiian
Lung Ch‘i F& LK, 1592-1673), der urspriinglich nach Japan eingeladen worden war,

23 Entsprechend dem vierten Satz der Fiinf Betrachtungen: ,,Betrachten Sie dieses Essen als Me-
dizin zur Erhaltung IThres Korpers.”

24 Hakuin gilt als der grofle Reformator der Rinzai-Schule. Sein Wirken im 18. Jahrhundert geht
nicht zuletzt auf Hakuins Auseinandersetzung mit der Obaku-Schule zuriick.

09/2025



36

um Rinzai zu reformieren und eine strenge Klosterdisziplin wiederherzustellen, stief3
deshalb auf heftigen Widerstand seitens des Rinzai-Establishments und so kam es
schlieBlich zur Entstehung der Obaku-Schule?.

Sie teilt mit der Linji/Rinzai-Tradition die Konzepte des Erwachens zur eigenen inne-
ren Buddha-Natur (kensho jobutsu Stk sAb) und die Zen-eigene Idee einer nonverba-
len Ubertragung der Lehre von Meister zu Schiiler (ishin-denshin vAs4z3).

Beide betonen die Notwendigkeit
» der Sitzmeditation,
* der Einhaltung ritueller Regeln,
e des Studiums und der Rezitation von Sutras,
 der Verwendung von Koan (%),
 der Interaktion durch Lehrreden (mondo M%),

» sowie der intensiven Beschéftigung mit Tripitaka-Schriften, Dharma-Gespréichen
alter Meister usw.

Neben den Differenzen, die sich aus den japanischen und chinesischen kulturellen Ge-
pflogenheiten ergaben, divergieren Rinzai und Obaku in den unterschiedlichen Inter-
pretationen der kldsterlichen Vorschriften und den Ordinationsregeln, die Ingen 1672
im Obaku Shingi (558 ##.)% festgelegt hatte.

Auch Obakus tolerante Haltung im Hinblick auf Praktiken des Amida-Buddhismus,
und bei der Beteiligung von Laien unterscheid sich vom Mainstream-Rinzai. In der
eklektischen Tradition der chinesisch-stimmigen Monche gab es keinerlei Einwinde
beziiglich der Nembutsu-Rezitation, die wahlweise als Meditationshilfe, als Kdan oder
als Mantra praktiziert wurde, wihrend fiir den Rinzai-Klerus die glaubensbasierte
Amida-Lehre generell inakzeptabel war und als ,,Buddhismus fiir Menschen mit gerin-
geren Fahigkeiten“?” herabgewiirdigt wurde.

Obaku hatte weder Bedenken beziiglich der Integration esoterischer Praktiken noch
Beriihrungséngste gegeniiber konfuzianischen, taoistischen oder volksreligiosen
Bréuchen, was dazu fiihrte, dass ein reger Kontakt mit Laien gepflegt wurde. Auf deren
Einbeziehung wurde grofler Wert gelegt, was nicht nur an dogmatischer Offenheit lag,
sondern auch der Tatsache geschuldet war, dass chinesische Tempel in der Ming-Zeit
weitgehend auf die Finanzierung durch ihre Gemeindemitglieder angewiesen waren,
wihrend sich japanische Tempel grof3ziigiger staatlicher Férderung erfreuten.

25 Genaueres entnehmen Sie bitte dem ersten Teil des Vortrags.
26 Siehe Ogawa (2023).
27 Siehe Baroni (2000), S. 107ff.

OAG Notizen



37

Die Obaku hielt deshalb eine Vielzahl 6ffentlicher Zeremonien ab, veranstaltete Feste,
bot verschiedene Serviceleistungen an und war generell ,,biirgerndher* als die aristo-
kratische Rinzai-Schule.

Die offene Tempelkultur machte wihrend der auBlenpolitisch weitgehend isolierten
Edo-Zeit die Obaku-Schule zu einer kulturellen Briicke zwischen Japan und China.
Das Spektrum der Kontakte ging dabei weit tiber die Verbreitung buddhistischer Leh-
ren hinaus und zog Intellektuelle, Arzte und Kiinstler sowie interessierte Adelige und
Samurai an. Das Essen, aber auch der von Ingen empfohlene Genuss von in chinesi-
schem Stil aufgegossenem Blatt-Tee, spielte bei den Versammlungen eine grofe Rolle.

Die Obaku-Klosterroutine folgte den Gepflogenheiten der Ming-zeitlichen Linji-Schu-
le. Sutratexte wurden in altertiimlichem Hofchinesisch gelesen und Nembutsu-Rezita-
tionen waren in den Tagesablauf integriert. Die Mdnche trugen chinesische Roben und
Schuhe. Die Haare und Nagel wurden nicht so kurzgehalten wie in japanischen Klos-
tern tiblich, was auch an einem unterschiedlichen kldsterlichen Zeitplan lag. Gongs und
Holzinstrumente, die in Japan uniiblich waren, unterstiitzten die Intonation von Sutra-
Lesungen und akzentuierten bestimmte zeremonielle Handlungen.

Die duferlich grofiten Unterschiede gab es jedoch bei den Speiseregeln: Wahrend ja-
panische Monche einzelne Portionen verzehren und dabei eine hierarchische Sitzord-
nung beachten, teilt sich in der Obaku-Schule eine kleine Gruppe von normalerweise
vier Monchen einen Tisch und einen Serviertopf, wie es im China der Ming-Dynastie
iiblich war.

Alltagliche Mahlzeiten bestanden aus Reisbrei und Gemiise und wurden gemeinsam
eingenommen. Die normale Kost war einfach und wich nur geringfiigig vom Rinzai-
Muster ab, wurde jedoch durch etliche neue Zutaten und Zubereitungsmethoden erwei-
tert, die Ingen aus China mitgebracht hatte.

An hohen buddhistischen Feiertagen und zur Bewirtung von Gisten servierte man hin-
gegen Fucha-Meniis: Man beginnt mit Tee und der iiblichen Rezitation des Verses der
Fiinf Betrachtungen®, dessen Intonation der Ming-zeitlichen chinesischen Ausspra-
che folgt. Anschliefend werden nacheinander die Speisen auf groflen Tellern oder in
Schiisseln serviert, die sich alle am Tisch teilen konnen. Die einzelnen Portionen wer-
den von kleinen Tellern gegessen.

Die Meniifolge umfasst iiblicherweise die Grundgerichte:

1. Shunkan (¥ %), eine Auswahl an saisonal gewiirzten imitierten ,,Fischpasten®
und Tofu-Speisen

2. Yuji (%), frittiertes Gemiise

28 Vgl. Anmerkung 13.

09/2025



38

Mafu (Fx/F), ein Sesam-Tofu-Gericht

Unpen (% h), gekochtes Gemiise in leicht gesiifiter Sauce
Ronpan (% #), sauer mariniertes oder eingelegtes Gemiise
Kenchan (%-#%), frittierte gefiillte Tofu-Rollen

Shintsai (i %), gekochtes Gemiise mit Sesam-Topping

Hantsu (#2-7), Reis mit Tee und eingelegtem Gemiise

RSTE SE T T N

Sume (% %), eine Suppe mit Gemiise und gebratenem Tofu
10. Suigo (%), ein Dessert aus Friichten und Fruchtgelee?

Das Menii kann anlassbezogen ergénzt oder vereinfacht werden. Abschliefend werden
oft noch Siiligkeiten und Tee serviert. Nachdem der letzte Gang abgetragen wurde,
rezitiert man den Dankvers nach dem Essen (shokuhitsu no ge #%48), der in Abwei-
chung von anderen Schulen eine Referenz an die Gonner des Tempels enthilt:

Nachdem wir unser Mahl beendet haben, bitten wir fiir alle Wesen. Mogen sie
ihre Ziele erreichen und die Lehre Buddhas verwirklichen. Mégen die Spender
und Génner ihren Segen und ihre Weisheit vermehren, den ewigen Zyklus der
Wiedergeburten iiberwinden und rasch Erleuchtung erlangen.>

Die rituelle Einrahmung des Mahls unterscheidet sich nur in Kleinigkeiten von den
Vorschriften der Rinzai-Schule, aber die Menge der aufgetragenen Speisen, der grof3-
ziigige Gebrauch von Frittierdl und das Anbieten von Siilspeisen galten jedoch als Re-
gelbriiche.

Die relativ ungezwungene Sitzordnung fand genauso Missbilligung wie die als zu
reichhaltig und verschwenderisch empfundene Meniifolge. Da sich aufgrund der haufig
stattfindenden Veranstaltungen mit Gésten von auflerhalb &fter als in Rinzai-Tempeln
die Gelegenheit ergab, dieses besondere Essen zu servieren, war man in den anderen
Schulen aullerdem geneigt zu unterstellen, dass die alltdglichen Mahlzeiten ebenfalls
nicht regelkonform seien.

Groflen AnstoB3 bei der Rinzai-Orthodoxie fand zudem die Sitte, gelegentlich nachmit-
tags ohne groBen Aufwand eine leichte Mahlzeit namens yakuseki (3 %) zu servieren,
die aus Resten vom Friihstiick oder Mittagessen bestand, denn dieser Brauch wurde als
klarer Bruch des buddhistischen Fastengebots nach der Mittagszeit betrachtet.

Auch die S6t6-Schule hatte Einwiinde gegen die Obaku-Speisekultur. Von dieser Seite
kritisierte man vor allem ,,den Larm* bei Tisch, der u.a. durch das Herumreichen der

29 Siche Sugai/Taya (1984), S. 14ff und Taya (2012), S. 36 fF.
30 M et SRR A FAEH fakthik 20 B FAn S Al T AR

OAG Notizen



39

Servierplatten und T6pfe entstand, und die als schlampig empfundene Benutzung von
Geschirr und Besteck.*!

Trotz der Kritik aus buddhistischen Kreisen und dem Befremden der japanischen Lai-
engesellschaft hielt Ingen jedoch an seinen Speisevorschriften in ihrer elaboriertesten
Form, der Fucha-ryori, fest, denn sie war nicht nur Zeugnis chinesischer Identitét, son-
dern auch ein integraler Bestandteil seines Lehrkonzepts.

6. Fucha-ryori als Medium zur Visualisierung des Dharma

Das Essen sollte der Visualisierung des Dharma dienen und so den Kdchen helfen, ih-
rem Training nachzugehen, auch wenn sie in der Kiiche waren und der Zen-Meditation
fernbleiben mussten. Die Speisen etwas Unsichtbares symbolisieren zu lassen, beson-
dere Gerichte in einer bedeutungsvollen Prisentation und in durchdachter Farbgebung
zuzubereiten, ermoglichte den Monchen, sich die Lehren der Schule vor Mund und Au-
gen zu fithren. Achtsamkeit und eine meditationsdhnliche Geisteshaltung waren Vor-
aussetzungen dafiir, die tiefere Bedeutung des Dogmas zu verstehen und es in den
Speisen symbolisch umzusetzen.

Da sich der Eklektizismus der Obaku-Schule auch auf die komplexen Uberlegungen,
die der Menliauswahl zugrunde lagen, erstreckte, finden sich neben traditionellen bud-
dhistischen Regeln auch erweiterte taoistische, konfuzianische, esoterische und magi-
sche Ideen sowie medizinische Uberlegungen und soziale Aspekte.

6.1. Taoistische Ideen

Gemiise- und Obstspeisen wie Yuji, Unpen oder Shintsai sind der taoistischen Emp-
fehlung geschuldet, beim Getreidekonsum Zuriickhaltung walten zu lassen und statt
dessen iiberwiegend Nahrungsmittel wie Obst- und Gemiisegerichte zu servieren, die
durch die richtige Zubereitungsmethode (Braten, Diinsten oder Trocknen) mit kosmi-
scher Energie (ki &) angereichert sind.

6.2. Konfuzianische Ideen
Die Farben der fiinf Fucha-Grundzutaten

1. Seetang (%47)=schwarz,
2. japanischer Bergspargel (udo, 7 1) = weib,
3. Karotten (A%) =rot,
4. gebratener Tofu (#h#;(F); Bambusschdsslinge (707 ) = gelb,
5. chinesisches Blattgemiise (chingensai, F>77 > 3) = griin,
entsprechen der Obaku-Auslegung der fiinf konfuzianischen Elemente (£47): Wasser,

31 Eine detaillierte Beschreibung der einzelnen Regeln findet sich in der Ubersetzung des Eihei
Shingi, Leighton / Okumura (1996), besonders Seite 83 ff.

09/2025



40

Metall, Feuer, Erde und Holz. In ihrer gegenseitigen Kombinierbarkeit sind sie mit dem
Prinzip von Yin und Yang (F4 %) und dessen Bezug zur phdnomenalen Welt verkniipft.

6.3. Esoterische Ideen

Obakus Affinitét zu esoterischen Lehren verbindet die fiinf Farben nicht nur mit wich-
tigen Tugenden wie Mitgefiihl, Disziplin, Reinheit, Weisheit oder dem Loslassen von
Begierden, sondern sicht sie zudem als Lichtreprasentationen der fiinf Tathagata-Bud-
dhas (jap. Gochinyorai 5% 4= %)

«  Weil = Dainichi Nyorai (X B4w %),

¢ Rot= Amida Nyorai (FT# €42 %),

*  Gelb = Hoshd Nyorai (£ £4w %),

» Schwarz/blau = Ashuku Nyorai (¥ ¥4=5&) und
+ Griin = Fuk@ijoju Nyorai (7% mit4e k).

QP
ZERRFRANSK

Fuk@ijoju Nyorai

bitter
Holz
grin

dampfen

EX473

Sy

PAISRBEAN 3R *E'yu* ;F‘ﬂilﬂtuﬂf .
Amida Nyrai Dainichi Nyorai Ashuku Nyorai
wilrzig sauer W
rot Feuer blau Wasser

neutral S Metall
weill 5
erhitzen

résten kdcheln

FEMK
Hosho Nyorai
SiB . 4 Erde

-y

gelb “a A
backen Abb. I: Anordnung der
Speisen als Mandala

OAG Notizen



a1

Einzeln entspricht jede Farbe einer Schicht im Spektrum der Aura des historischen
Buddha (#iz), in ihrer Gesamtheit sollen sie die transzendente Lichtfarbe Gold erge-
ben, die Buddhas Erleuchtung symbolisiert.

Ebenfalls im Zusammenhang mit dem esoterischen Buddhismus strebte man die Pra-
sentation der Speisen in Mandala-Form an. Jede Farbe, jeder Geschmack, jede Tem-
peratur und Zubereitungsmethode assoziierte man dabei mit einer Manifestation des
Buddha.

6.4. Magische Aspekte

Magische Aspekte ergeben sich unter
anderem durch die rituelle Darbie-
tung von sechs Zutaten in fiinf Ge-
schmacksrichtungen und den Farben
Griin, Gelb, Rot, Weill und Schwarz?*?
in Form einer shankon (£4%) genann-
ten Opfergabe auf dem buddhisti-
schen Hauptaltar.

Die Zusammensetzung besteht aus
drei frischen saisonalen Obst- und/
oder Gemiisesorten (beliebt sind un-
empfindliche Sorten wie Daikon, Lo-
tuswurzeln (jap. renkon), Karotten
und Kiirbisse, Apfel, Mandarinen
oder Melonen und drei getrockneten
Lebensmitteln wie Pilze, Niisse, Tro-
e ckenobst. Shankon zu Ingens Ehren
T~ enthilt immer als sechste Opfergabe
ein Tofu-Gericht, wie zum Beispiel
2 ? » ganmodoki (oder hiryozu R&, ein
Abb. 2: Tate Shankon zu Ehren von Ingen Ryiiki. Tofu-Krapfen, der geschmacklich an
HauptaltarraumsemerA{tersresidenz, Shoindo, ein beliebtes Géinseﬂeischgericht an-
aufdem Geldinde des Obaku-Hauptempels gelehnt ist) oder abura'age (frittierter
Tofu, #h#51%), die Ingen beide sehr ge-
schétzt haben soll. Im Unterschied zu japanischen Tempeln werden die Opfergaben auf
Bambussténder von etwa 1 Meter Hohe aufgebunden und stehend présentiert.

Mampuku-ji in Uji (Kyoto)

Daneben platziert man kleinere Opfergaben (mori shankon) auf dem Nebenaltar.

32 Die Opfergabe auf dem Nebenaltar besteht aus vier Zutaten (von rechts nach links): griinem,
gebratenem, rotem und schwarzem Gemiise sowie Trockenfriichten.

09/2025



V-

— 4

7~
- ? \
3

JINS
_——
‘.,/,;5:.‘,?.

M .

_—
R WL

Abb. 3: Mori shankon auf'einem Nebenaltar von Ingen Ryiikis Altersresidenz Shoindo.

Wenn es aus Platzgriinden nicht moglich sein sollte, aufgebundene Gaben zu prisen-
tieren, wird ein sogenanntes tsumami shankon auf kleinen Tellern angerichtet, das aus
kleinen Bissen von griinem, gebratenem, rotem und schwarzem Gemiise sowie Tro-
ckenfriichten besteht.*

Abb. 4. Tsumami Shankon

Da man glaubt, dass die im Altarraum platzierte Buddhastatue durch die Hineingabe
sogenannter ,,innerer Organe* (Z)** magisch belebt sei, befinden sich die so darge-
brachten Opfergaben somit vor ihrer Verwendung in der Kiiche in der realen Présenz
des lebenden heilkréftigen Buddha, wodurch sich ihre lebensenergiestiftende Kraft
magisch erhoht.

An hohen Feiertagen werden die Speisen nach der Opferung nicht weiter zubereitet,
sondern lediglich in Bissen angerichtet, auf besonderen Tellern serviert und geteilt, um
die Giste so in den Genuss ihrer magischen Heilkraft zu bringen.

33 Vgl. http://www.biwa.ne.jp/~m-sumita/oubakujisyosa.htm1#%E3%81%97 und
http://www.biwa.ne.jp/~m-sumita/oubakujisyota.html
34 Siehe Marra (2013), S. 491f.

OAG Notizen



43

6.5. Medizinische Aspekte

Die Obaku-Schule betrachtete, genau wie die beiden anderen japanischen Zen-Schulen,
Essen als Medizin. Die Ausgewogenheit der Elemente, Farben und Geschmacksrich-
tungen sowie das Ideal thermisch-energetischer Balance sollte im Kleinen, sozusagen
auf dem Teller, die perfekte Harmonie des Universums abbilden, da man Mikrokosmos
und Makrokosmos als untrennbar miteinander verbunden betrachtete.*> Fucha ryori
folgt daher nicht nur den buddhistischen Regularien, sondern hélt sich auch an Empfeh-
lungen der zeitgendssischen chinesischen Kulinarik und chinesischen medizinischen
Diitetik, insbesondere an die Temperaturempfehlungen und an die Forderung, phar-
makologisch wirksame Kréuter, Gemiise oder Ostsorten in das Menii zu integrieren,
statt sie, wie in Japan iiblich geworden, separat als Medikament zu verabreichen.

Auch hier hatte der zeitliche Abstand der Uberlieferung zu partiell verschiedenen An-
sichten gefiihrt. Die Obaku-Ménche, die in Bezug auf die Weitergabe des Dharma nach
der gemeinsamen Linji-Tradition bereits zu dem Schluss gekommen waren, dass die ja-
panische Rinzai-Schule das Erbe nicht authentisch bewahrt hatte, musste auch im Hin-
blick auf den Stand der traditionellen chinesischen Medizin zu dem Schluss kommen,
dass sie selbst tiber bessere Kenntnisse verfiigten®, und sie das ihre tun sollten, um
diese in Japan zu verbreiten:

Sie teilten nicht nur ihr Wissen liber gesunde Erndhrung, sondern iibermittelten chine-
sische medizinische Texte, machten bestimmte Kriuterrezepturen wie Ninjin-to (A%
%)”, ein Ginsengbasiertes Stirkungsmittel populir und beeinflussten Arzte der Edo-
Zeit. Die Obaku-Ménche des 17. Jahrhunderts waren auf dem neusten Stand der chi-
nesischen Heilkunst, denn bis zur Ming-Zeit war die Anzahl der in China als wirksam
erachteten Substanzen im Vergleich zu Japan um mehr als das Dreifache gewachsen?®
und in Li Shizhens (F#4%; 1518-1593) Kompendium ,,Buch der heilenden Krauter

35 Siehe Triplett (2021), S. 31.

36 Siche Triplett (2012), S. 69. _

37 Das Beispiel von Ninjin-to veranschaulicht, wie das chinesische Erbe Obakus die japanische
Medizin bereicherte. Die Rolle der Monche bestand weniger in der Entwicklung innovativer
Heilmittel als vielmehr in der Bewahrung und Weitergabe des klassischen Wissens traditio-
neller chinesischer Medizin (TCM).

38 Die ersten chinesischen Heilmethoden gelangten im 8. Jhd. durch den Griinder der Risshi-
Schule ( # = ), den chinesischen Monch Ganjin (Jianzhen # Ji ) nach Japan. Er hatte eine
Sammlung von ca. 60 Arzneien tierischen, pflanzlichen und mineralischen Ursprungs mit-
gebracht, die abgewandelt in Japan als Kampo ( # 7 ) bekannt wurden. Im Unterschied zum
komplizierten und theorielastigen chinesischen Ansatz ist Kampé pragmatischer und ver-
sucht mit einigen standardisierten Arzneirezepturen gezielt einzelne Krankheitssymptome
zu behandeln. Dabei wurden einige chinesische Heilpflanzen durch einheimische Gewéchse
ersetzt und man versuchte zudem, den bitteren Geschmack der chinesischen Rezepturen
durch Zugaben angenehm schmeckender Zutaten abzumildern. Allgemein vernachlissigte
man in Japan den kosmologischen und esoterischen Aspekt des urspriinglichen chinesischen
Ansatzes, fokussierte sich auf die Gesundheit der Verdauungsorgane und verfuhr nach der
Maxime ,,Zunichst richtig essen, dann erst medizinisch behandeln®, wéhrend in der chinesi-
schen Tradition das Essen selbst schon Teil der Therapie war.

09/2025



44

(Bencao gangmu A3 4)% systematisch aufgefiihrt worden*’. Das Werk war in gebil-
deten Kreisen und in den Kldstern Chinas weit bekannt und besonders Ingen verfiig-
te iber hervorragende Kenntnisse, die er bereitwillig weitergab. Deshalb zogen die
Kloster nicht wenige japanische Heiler und Arzte an, die nach authentischen chinesi-
schen Regeln praktizieren und sich weiterbilden wollten. Zu diesen gehorte u.a. auch
einer von Ingens engen Bekannten und groziigigen Forderern des Mampuku-ji, Ryod
Dokaku (7415, 1630-1707). Er war Griinder der chinesischen Medizinakademie
Kintai-en (4#4 M) und einflussreicher Verfechter der chinesischen Medizin und Ernéh-
rungstherapie (yakuzen, ¥ #) in Japan*.

Begegnungen wie diese regten die Entwicklung neuer kulinarischer und therapeuti-
scher Rezepte an, von denen einige bis heute in Gebrauch sind*.

6.6. Soziale Aspekte

Obaku-KIdster beriicksichtigten in hohem MaBe die Bediirfnisse der anfangs mehr-
heitlich chinesischstimmigen Gemeinschaften, die die Tempel unterstiitzten. Das
Fucha-Menii sollte den Gésten ein Stiick Heimat bieten und zugleich einen leichten Zu-
gang zum Empfang der buddhistischen Lehre ermdglichen.

Der Lebensstil und die Erndhrungsgewohnheiten der chinesischen Handler in Nagasa-
ki, die iippige Mahlzeiten mit viel Schweinefleisch, geddmpften Teigtaschen und frit-
tierten Gerichten bevorzugten, wurde nach Mdoglichkeit beriicksichtigt und in einer
fleischlosen, den Klosterregeln angepassten Form serviert.

Da Einkommen traditioneller chinesischer Tempel® teilweise von Gewinnen aus Miih-
len und Olpressen abhing und die Bezahlung fiir Press- und Mahlleistungen oft in
Naturalien erfolgte, waren die Obaku-Ménche daran gewdhnt, leicht die Zutaten fiir
frittierte Speisen und Nudelgerichte zu bekommen. Dieses Erbe sorgte dafiir, dass
auch die japanische Fucha-Kiiche fiir ihren groBziigigen Olgebrauch und verschiede-
ne Mehlspeisen wie Teigtaschen und Kuchen bekannt wurde. In Nagasaki, als einem
wichtigen Umschlagplatz fiir importierten Zucker*, stand zudem die Hauptzutat fir
die Zubereitung von Siiflspeisen problemlos zur Verfiigung. Als Geste der Hoflichkeit
trachtete man in den Tempeln danach, die Giste vergessen zu lassen, dass man ihnen

39 Der Haupttext listet 1.892 verschiedene Arzneien auf, von denen 374 von Li Shizhen hinzuge-
fugt wurden. Es gibt mehr als elftausend Rezepturen zur Behandlung haufiger Krankheiten.

40 Zur Geschichte der Heilsubstanzen vgl. Triplett (2021), S. 134 ff.

41 Ein weiterer bekannter Gast war Yoshimasu Todo (% # &R , 1702—1773), der sich kritisch mit
der chinesischen Medizin auseinandersetzte und die japanische Krauterkunde reformierte.

42 Er gilt auBerdem als Erfinder des nach Fucha-Prinzipen hergestellten fukujintsuke (4% 4% % ),
eines Relishs aus Rettich, Gurken, Auberginen und Lotoswurzeln, das auch heute noch gerne
zu japanischem Curryreis serviert wird.

43 Zur wirtschaftlichen Situation chinesischer Kloster siehe Collcutt, M.: Five Mountains. Cam-
bridge 1981, p. 249f.

44 Die Hafenstadt Nagasaki war die erste Station der ,,Zuckerstrafe” ( # #; D& ), auf der impor-
tierter Rohrzucker aus Okinawa auf dem Landweg zundchst nach Kokura und von dort aus
nach Honshu transportiert wurde.

OAG Notizen



45

kein Fleisch vorsetzen durfte. Deshalb gibt es eine Vielzahl von Imitationsgerichten,
die in Aussehen und Geschmack Fleisch oder Fisch nachahmen, und so gleich noch au-
genzwinkernd auf den illusiondren Charakter menschlicher Wahrnehmung verweisen.

Die Mahlzeit sollte nicht nur Augen und Gaumen erfreuen, sondern auch einen un-
gezwungenen Anlass gaben, mit den Gésten iiber wichtige Glaubensaspekte ins Ge-
spriach zu kommen.

Dieser niederschwellige Ansatz und die offene Tempelkultur spiegelt sich auch in In-
gens Vorliebe fiir die chinesische Teezeremonie (senchado, 7 7%d) wieder, wie sie in
Fujian tiblich war. In Japan hatte sich seit der Kamakura-Zeit die hoch stilisierte Mat-
cha-Teezeremonie entwickelt, die uniibersehbar elitidr war, ein langes Training und
kostspielige Utensilien erforderte und bei der der Inhalt der Gespriache im Teeraum be-
stimmten Regeln zu folgen hatte.

Die Chinesen bereiten Blatttee (sencha #.%%) mit simplem Gerit zu, indem sie die losen
Teeblitter in einer kleinen Kanne aufbriithen und die kleinen Tassen dann mit mehreren
Aufgiissen fiillen, um den sich allmdhlich verdndernden Geschmack der verschiedenen
Infusionen, die Farbe und das Aroma zu genie3en. Dabei ist eine ungezwungene freie
Konversation ohne thematische Einschrankungen erlaubt.

Zum Tee gibt es oft eine leichte Mahlzeit wie Yum cha (#3%) oder Dim sum (25-3), frit-
tierte oder geddmpfte Kostlichkeiten, die zwanglos unter allen Gésten am selben Tisch
geteilt werden, ganz im Geist der Fucha-Kiiche und mit derselben Hingabe an die Zu-
sammenstellung der Zutaten.

Schluss

Fucha-Ryori ist sowohl im kulinarischen und spirituellen Erbe Chinas als auch in der
buddhistischen Tradition verwurzelt. Der quasi-medizinische Charakter der Mahlzeit
und der Anspruch, durch das Essen Gesundheit und Langlebigkeit zu erhalten, bindet
die Fucha-Kiiche an die alte Heiltradition des Buddhismus. Nahrung ist nicht nur le-
bensnotwendig, sondern dient dem korperlichen und spirituellen Heil, sofern sie mit
der tieferen Weisheit der Lehren Buddhas verbunden ist. Die Sorge um den spirituel-
len Fortschritt der Tempelkdche und der Versuch, das Kochen und das Essen als akti-
ve Bestandteile des monastischen Trainings zu inszenieren, entwickelte sich jedoch in
den drei japanischen Zen-Schulen unterschiedlich. Zwar berufen sich alle drei Schu-
len im Kern auf die Klosterregeln des Zennenshingi, aber wéhrend die Sotd-Tradition
die Handlung des Essens ritualisierte, zielte die eklektische und esoterische Obaku-
Tradition darauf, das Dogma auf dem Teller zu visualisieren, so dass die Lehre qua-
si durch die perfekt komponierte Mahlzeit aufgenommen werden kann. Die Rinzai-
Schule vermied dagegen jede dieser beiden extremen Positionen und nahm lediglich
vorsichtige Anpassungen der aus dem China des 12. Jahrhunderts iiberlieferten Regeln
vor.

09/2025



46

Claudia Marra, Studium der Germanistik und Japanologie an der
Ruhr-Universitdt Bochum. Professorin an der Faculty of International
Communication an der Nagasaki University of Foreign Studies.
Forschungsschwerpunkte: Geistesgeschichte, Asthetik, Buddhismus (Obaku-Zen)
und Geschichte der Stadt Nagasaki in der Edo-Zeit.

Digitale Quellen (letzter Zugriff am 1.8.2025):

Bandg, S. (Hg.): The Ullambana Sutra. In: Taisho Vol. 16,2005, No. 685, Bukkyo
Dend6 Kyokai English Tripitaka Series: https:/web.archive.org/web/20130210115042/
http:/www.bdkamerica.org/digital/ dBET ApocryphalScriptures_2005.pdf

Benn, J.: Another Look at the Pseudo-Siiramgama Sttra. Harvard Journal of Asiatic
Studies, vol. 68, no. 1, 2008, pp. 57-89. JSTOR, http://www.jstor.org/stable/40213652

CBETA Buddhistische Elektronische Buddha-Stiftung:
https:/tripitaka.cbeta.org/T22n1425

Cho, Y.K.: Emperor Wu of Liang’s Reinterpretation and Elevation of the Precepts as
the Bodhisattva Ideal. Religions 2025, 16, 164. https://doi.org/10.3390/rel16020164

Dogen/ Hino T.: Alleviating Suffering and Bestowing Blessings:
A Translation of the Kissa Orai. Komazawa Daigaku Gaikokugo ronshu 2020
In: https:/komazawa-u.repo.nii.ac.jp/record/2012378/files/00449272 pdf

Integrated Collections Database of the National Institutes for Cultural Heritage, Japan:
https://colbase.nich.go.jp/collection_items/tnm/A-83?locale=ja

Japanese Buddhist Statuary:
https://www.onmarkproductions.com/html/buddhism.shtml

Nishimura Ichiroemon: Fucha ryorisho:
https://archive.wul.waseda.ac.jp/kosho/wo08/wo08 01820/

Mayanagi, M.: The Import and Reprinting of Chinese Medical Books During the
Edo Period. In: http:/mayanagi.hum.ibaraki.ac.jp/paper02/netherlandsEng.htm

Obakujiten: http:/www.biwa.ne.jp/~m-sumita/oubakujisyotop.html

Ogawa Tairyu: Obakuzen no shingi to shiichi. 2003,
https:/www.jstage.jst.go.jp/article/ibk/72/1/72 155/ article/-char/ja

Sotozen-Net: https://www.sotozen-net.or.jp/zen/cooking/taste
Sutra of the Medicine Buddha: https:/www.urbandharma.org/pdf/medbudsutra.pdf

Sutra of the Merit and Virtue of the Past Vows of Medicine Master Vaidurya Light
Tathagata: http://fowap.goodweb.net.cn/news/news_view.asp?newsid=55658

OAG Notizen



47

Triplett, K.: Magical Medicine? — Japanese Buddhist Medical Knowledge and Ritual
Instruction for Healing the Physical Body. In: Japanese Religions, 2012
https://www.tibetanbuddhistencyclopedia.com/en/images/9/99/Magical Medici-
ne %28 PDFDrive %29.pdf

WHO: International Standard Terminologies on Traditional Medicine in the Western
Pacific Region (2015): https://web.archive.org/web/20150623010451/http://www.wpro.
who.int/publications/who_istrm_file.pdf

Yoon Kyung Cho: Emperor Wu of Liang’s Reinterpretation and Elevation of the
Precepts as the Bodhisattva Ideal, https:/www.mdpi.com/2077-1444/16/2/164

Druckwerke:
Asakura, K.: Kokorotokarada ni kiku otera. Tokyo 2010

Ashkenazi, M.; Jacob, J.: The Essence of Japanese Cuisine. Philadelphia 2000
Baroni, H.: Obaku Zen. Honolulu 2000

Buswell, Robert E.; Lopez, Donald S.: Princeton Dictionary of Buddhism.
Princeton 2013

Collcutt, M.: Five Mountains. Cambridge 1981

Copp, P.: The Body Incantantory: Spells and the Ritual Imagination in Medieval
Chinese Buddhism. New York 2014

Dogen, Uchiyama, K.: How to Cook Your Life. Boston 2005

Drott, E.R.: Gods, Buddhas, and Organs. In: Japanese Journal of Religious Studies
37/2, 2010, p. 247-273

Elman, A.E.: Sinophiles and Sinophobes in Tokugawa Japan: Politics, Classicism,
and Medicine During the Eighteenth Century. In: Journal of East-Asian Science,
Technology and Society 5/2008, Taiwan, S. 93-121

Engelhardt, U.: Dietetics in Tang China and the first extant works of materia dietetica,
in: Hsii, E. (Hg.), Innovation in Chinese Medicine, Cambridge 2001, S. 173-191

Japanese Culinary Academy: Introduction to Japanese Cuisine. Tokyo 2015

Kain, J.: Eating Just The Right Amount. In: The Buddhist Review, 13 (1): 62 (Fall 2003)
Kieschnick, J.: The Impact of Buddhism on Chinese Material Culture. Princeton. 2003
Kimura, T.: Shoki 6bakuha no so-tachi. Tokyo 2007

Koba, K.; Burke-Gaftney, B.: Shippoku ryori no susume. Nagasaki 2007

Kog-Hwan I-Ling: Symbolism in Chinese Food. Singapur 1991

09/2025



48

Leighton/Okumura: Dogen's Pure Standards for the Zen Community, 1996
Lopez, D.S.: Religions of China in Practice. Princeton 1996

Marra, C.: The Influence of Chinese Thought on Obaku Zen Buddhism.
In: Journal of Nagasaki University of Foreign Studies. 12/2013, S. 49-60

Obakusan manpukuji/ kanshii: Manpukuji no fucha ryori. Tokyo 2004

Rambelli, F.: 4 Buddhist Theory of Semiotics. London 2013

Rath, E. C.: Food and Fantasy in Early Modern Japan. Berkeley 2010

Salguero, P.: Translating Buddhist Medicine in Medieval China. Philadelphia 2014

Salguero, P.; Macomber, A.: Buddhist Healing in Medieval China and Japan.
Honolulu 2020

Saso, M. R.: 4 Taoist Cookbook with Meditations Taken from the Laozi Daode Jing.
Boston 1994

Shih-Shan Susan Huang: Daoist Imagery of Body and Cosmos.
In: Journal of Daoist Studies. Vol.4, 2011, p. 33-65

Sugai, E.; Taya Y.: Fucharyori.Tokyo 1984

Taya, Y.: Nagasaki Shofukuji no Fucha Ryori. Nagasaki 2012
Teiser, S. F.: The Ghost Festival in Medieval China. Princeton 1988
Toriimoto, Y.: Shojin ryori to nihonjin. Tokyo 2006

Triplett, K.: Buddhism and Medicine in Japan. Berlin 2021

Van Sant, J.: Rangaku Medicine and “Foreign” Knowledge in Late Tokugawa Japan.
In: Southeast Review of Asian Studies, 2012, Nr. 34, p. 207-214

Bildquellen:
Abbildung 1, Grafik der Autorin

Abbildung 2 und 3: Shankon-Opfergaben zu Ehren von Ingen Rytiki mit
freundlicher Genehmigung des Obaku Jiten-Administrators, Herrn U. Sumiya
vom Obaku-Tempel Enichizan Yomei-ji in Maibara (Shiga-Prifektur)

OAG Notizen



