
OAG Notizen

24

Feature II

Die Ōbaku-Zen-Schule  
und ihre Klosterküche, Teil II1

Claudia Marra

Fucha ryōri (普茶料理) ist die Bezeichnung der vegetarischen festlichen Klosterküche 
der Ōbaku-Zen-Schule, der letzten der von China nach Japan überlieferten buddhisti-
schen Schulen, und ist eine Sonderform der in japanischen Klöstern üblichen „Küche 
der Hingabe an das Dharma“ (jap. shōjin-ryōri 精進料理). 

„Fucha ryōri“ bedeutet wörtlich „Essen beim gemeinsamen Teetrinken“, geht aber 
vermutlich auf eine Verballhornung des Begriffs Fukkenshō-ryōri (福建省料理), also 
„Essen aus der Fujian-Provinz“2 zurück3. 

Die Grundidee besteht darin, in ungezwungener Atmosphäre das auf großen Platten 
servierte Essen zu teilen und dabei Tee zu trinken. Während der Edo-Zeit erschien die-
ses Konzept sowohl im klösterlichen als auch im säkularen Umfeld als sehr exotisch, 
da es mit etablierten Etiketteregeln4 brach. Trotzdem ist Fucha-ryōri tief in der Tradi-
tion der klösterlichen buddhistischen Speiseordnung verwurzelt, die zunächst erläutert 
werden soll.

1	 Dies ist der zweite Teil eines zweiteiligen Vortrags, den Frau Marra am 24. Mai in der OAG 
gehalten hat. Als Video-Aufnahme nachzusehen unter: https://oag.jp/events/prof-claudia-
marra-die-obaku-zen-schule-und-ihre-klosterkueche-fucha-ryori-teil-ii/

	 Die farbige Version dieses Artikels findet sich unter: https://oag.jp/books/notizen-septem-
ber-2025/. Der erste Teil ist nachzulesen unter: https://oag.jp/books/notizen-mai-2025/

2　Fujian war nicht nur die Heimatprovinz vieler chinesischer Händler in Nagasaki, sondern 
auch des Ōbaku-Gründers Ingen Ryūki.

3	 In Nagasaki gibt es eine säkulare Gourmettradition namens Shippoku ( 卓袱 ), die chinesische, 
niederländische, portugiesische, spanische und japanische Elemente vereint. Der Zweck die-
ser Art zu speisen besteht darin, in entspannter Atmosphäre das Essen in guter Gesellschaft 
(omoyai 由 起 会 ) zu genießen. Die Tischsitten sind der Fucha-Küche sehr ähnlich, daher de-
finiert man in Nagasaki Fucha ryōri meist als „Shippoku ryōri ohne Verwendung tierischer 
Produkte“. Siehe Koba / Burke-Gaffney ( 2007).

4	 Bis in die späte Edo-Zeit servierte man das Essen in individuell angerichteten Portionen auf 
einzelnen Tabletts. Runde Tische passten nicht gut zur hierarchischen Sitzordnung kamiza-
shimoza ( 上 座 / 下 座 ), die den strengen Klassenunterschieden der feudalen Gesellschaft der 
Edo-Zeit entsprach und es ermöglichte, soziale Ränge sogar während der Mahlzeiten zu 
unterscheiden. Im Jahr 1772 wurde von dem Gastronomiekritiker Nishimura Ichiroemon das 
Fucha ryōrishō ( 普 茶 料 理 抄 ) veröffentlicht, das erste Buch, das sich ausschließlich mit der 
Fucha-Küche befasste. Es enthält detaillierte Beschreibungen von Tischarrangements und 
Gerichten und zeigt, wie befremdet man von den Besonderheiten dieser Küche war.



09/2025

25

1. Die Anfänge der buddhistischen Küche
Die acht buddhistischen Gebote (jap. hassaikai 八斎戒) aller buddhistischen Schulen 
verbieten u.a. das „Schaden zufügen und Leben nehmen“ und das „Essen zur falschen 
Zeit“ (nach Mittag). In den strengeren Regeln für den Klerus heißt es weiterhin, dass 
das Essen still, an einem Ort und mit nur einem Gefäß, nämlich der Bettelschale, einge-
nommen werden soll.

Bevor der Buddhismus sesshaft wurde, war das Betteln um Essen (jap. takuhatsu  
托鉢) üblich, da es die Mönche Demut lehrte und als Methode galt, mit Laien zu inter-
agieren. Es bot zudem Essensspendern die Möglichkeit, durch die gezeigte Mildtätig-
keit ihr Karma zu verbessern. Mönche durften nicht wählerisch sein und sollten frugal 
und leidenschaftslos essen, lediglich um ihre Gesundheit zu erhalten. Almosen durften 
grundsätzlich nicht abgelehnt werden, was bedeutete, dass der Verzehr von Fleisch er-
laubt war, wenn das Tier nicht speziell getötet wurde, um bettelnde Ordensleute zu er-
nähren.5 Die Ernährung war also ursprünglich weder vegetarisch noch gar vegan. 

Mit der Ausbreitung des Buddhismus entlang der Seidenstraße und der Etablierung 
sesshafter buddhistischer Gemeinschaften stabilisierte sich die Verfügbarkeit von 
Nahrung. Die weitgehende staatliche und private Förderung der Klostergemeinschaf-
ten in vielen Ländern erlaubte den weitgehenden Verzicht auf Bettelgänge. 

Trotzdem wurde das Fasten in der zweiten Tageshälfte als wichtige Vorschrift beibe-
halten, da man glaubte, dass es die geistige Klarheit fördert. Weiter gab es zu bestimm-
ten Zeiten strengere ritualisierte Fastenvorschriften, die basierend auf dem Mondka-
lender und in Übereinstimmung mit bestimmten Zeremonien beachtet wurden, um den 
Weg der Buddha-Nachfolge zu symbolisieren. 

Da der historische Buddha Siddharta Gautama selbst zu Gunsten des ‚Mittleren  
Weges‘ eine übertriebene Askese aufgegeben hatte, entwickelten sich im Mahayana-
Buddhismus allmählich regional spezifische Speiseregeln, die die unterschiedlichen 
Ernährungsgewohnheiten im buddhistischen Verbreitungsgebiet reflektierten. Alle 
Schulen stimmten dabei in ihrer Mäßigung beim Essen, der Vermeidung meditationsbe-
einträchtigender Lebensmittel und in der Beachtung periodischer Fastenzeiten überein.

Buddhas Lehre wurde in Asien von Beginn an mit spiritueller und körperlicher Hei-
lung assoziiert. Das in der ersten Hälfte des vierten vorchristlichen Jahrhunderts ent-
standene Jivaka Sutra, das Buddhas Gespräche mit seinem Leibarzt Jivaka Kumar 
Bhaccha zum Inhalt hat, gibt erste Ratschläge zu Hygiene und Ernährung. Buddha 

5	 Im Bezug auf die Annahme von Almosen tierischen Ursprungs galt die Regel vom „dreifach 
reinen Fleisch“ (chin. sān jìng ròu 三 净 肉 , jap. sanshu no jōniku 三 種 の 浄 肉 ), die auf einen 
Dialog Buddhas mit seinem Leibarzt Jivaka zurückgeht. Nur, wenn die bettelnden Mönche 
oder Nonnen nicht gesehen, gehört oder vermutet hatten, dass ein Tier speziell zum Zwecke 
der Essensspende getötet worden war, durfte es verzehrt werden. Sonderregeln gab es jedoch 
in Tibet oder anderen bergigen Gegenden, in denen anderweits nicht genug pflanzliche Nah-
rungsmittel zu Verfügung standen. Siehe Buswell /Lopez (2013).



OAG Notizen

26

selber wird in dem Text als vollendeter Heiler dargestellt, der seinen Arzt bei weitem 
übertraf. Visualisiert wurde der heilende Aspekt der Lehre vor allem in der Darstellung 
des Medizin-Buddha (Yakushi Nyorai  薬師如来), die auf eines der im Bhaisajyaguru-
Sutra erwähnten zwölf Gelübde des Buddha6 zurückgeht. 

Nach den Mahayana-Auslegungen der Lehre heilt Buddha nicht nur spirituell, indem er 
die „Drei Geistesgifte“ Hass, Verlangen und Unwissenheit kuriert, sondern er beseitigt 
auch alle körperlichen Krankheiten. Mit der Verbreitung des Dharmas ging daher auch 
ein vermehrtes Interesse an medizinischem Wissen einher, was sich besonders auf die 
Diätetik auswirkte. 

Als Ursache von Krankheiten identifizierte man 

•	 ein Ungleichgewicht der Körperelemente,

•	 die Auswirkungen des Jahreszeitenwechsels,

•	 karmische Ursachen,

•	 äußere Einflüsse (z.B. durch Geister und Dämonen).

Schon in der Vinaya Pitaka finden sich daher erste Empfehlungen für eine harmonisie-
rende und saisonspezifische Ernährung und weitergehende medizinische Ratschläge. 
Das bald aufblühende Netzwerk buddhistischer Klöster absorbierte, sammelte, assi-
milierte dieses Material und legte es schriftlich nieder. Dieses Konvolut wurde konti-
nuierlich erweitert durch Rituale, Anrufungen, Talismane, Heilmethoden, Heilmittel, 
Arzneien sowie sonstiges adaptiertes medizinisches Wissens aus Indien, den Seiden-
straßen-Anrainerländern und China7 und im buddhistischen Missionsgebiet verbreitet. 

2. Buddhistische Küche in China
Bei der Ankunft des Buddhismus in China ab dem 1. Jahrhundert n. Chr., während der 
Han-Zeit (206 v. Chr.–220 n. Chr.), galten die Vinaya-Speiseregeln, die die folgenden 
Prinzipien bewusster Ernährung umfassten:

•	 Vermeidung tierischer Produkte

•	 Vermeidung der fünf die Meditationsdisziplin störenden scharfen Gemüsesorten 
(Zwiebeln, Knoblauch, Schnittlauch, Porree und Frühlingszwiebeln)8

6	 Siehe Sutra of the Medicine Buddha, S. 21.
7	 Siehe Salguero 2014, S. 29ff.
8	 Diese fünf Lebensmittel nennt man in Japan goshin ( 五 辛 ). Sie wurden nur dann verzehrt, 

wenn es medizinisch geboten war. Das Verbot geht auf eine Stelle im achten Kapitel des 
Śūraṅgama-Sūtra zurück: „Alle Wesen, die Samādhi suchen, sollten sich der fünf weltlichen 
Arten scharfer Wurzeln enthalten. Gekocht gegessen, erregen diese fünf Arten scharfer 
Wurzeln Zügellosigkeit, und roh gegessen machen sie noch reizbarer (…) die Devas und Un-
sterblichen der zehn Richtungen [hassen] den Geruch so sehr, dass sie sich alle von diesen 
Menschen fernhalten, doch die hungrigen Geister lecken sich in Erwartung dieser Speise die 
Lippen. Deshalb sind [solche Menschen] immer von Geistern umgeben. Ihr Glück und ihre 



09/2025

27

•	 Verbot von berauschenden Substanzen

•	 Vermeidung von stimulierenden Substanzen und kräftigen Gewürzen

•	 Vermeidung von luxuriösen und üppigen Speisen sowie Süßspeisen

•	 Speiseverbot nach 12 Uhr mittags

•	 Stille Mahlzeit aus nur einem Gefäß

Beabsichtigt war eine Ernährung, die auf dem Mitgefühl für alle Lebewesen und Acht-
samkeit gründete und die den spirituellen Fortschritt förderte. Die genauen Regeln va-
riieren zwar von Schule zu Schule, der Schwerpunkt liegt jedoch überall auf Mäßigung 
und absichtsvoller Vermeidung von Schäden. Dies brachte den Buddhismus in ein Di-
lemma, denn viele dieser Anweisungen kollidierten mit der etablierten chinesischen 
Speisetradition, vor allem mit dem in Chinas einheimischen Religionen weit verbreite-
ten Brauch, in Übereinstimmung mit bestimmten Festen und religiösen Riten, Tiere zu 
opfern und dann gemeinsam zu verzehren. 

Der undogmatische buddhistische Umgang mit dem Regelwerk und dem Fleischver-
bot war deshalb eine wichtige Voraussetzung für die Akzeptanz des Dharma in China. 

Der Übergang von rituellen Tieropfern in den einheimischen chinesischen Religionen 
zum Vegetarismus im Buddhismus war ein komplexer Prozess, der auf kultureller An-
passung, philosophischen Argumentationen und politischem Einfluss basierte. Beste-
hende religiöse Vorstellungen mussten im Sinne des Buddhismus uminterpretiert wer-
den. Das hatte etwa zur Folge, dass das konfuzianische Gebot der „kindlichen Pietät“  
(chin. xiào 孝) neu definiert, das „Nichttöten im Namen der Eltern“ in die Ahnenri-
ten integriert, und im „Ullambana-Sutra“9 vegetarische Totenmahle propagiert wur-
den. Die Tugend der Menschlichkeit (chin. rén 仁) wurde als buddhistisches Gebot des 
Mitgefühls umgedeutet und das Schonen von Tieren als Akt moralischer Kultivierung 
gepriesen. 

Ähnlich verfuhr man mit taoistischen Grundsätzen, die bereits von sich aus Fasten-
praktiken (chin. zhāi 斋) beinhalteten und generell von Fleischverzehr abrieten, da 
Fleisch mit „schlechter Energie“ in Verbindung gebracht wurde, während pflanzliche 
Kost als reinigend galt.

Tugend schwinden täglich, und lange Zeit werden sie ohne Verdienst sein. Wenn diese Esser 
scharfer Wurzeln Samādhi praktizieren, werden keine Bodhisattvas, Devas, Xian oder guten 
Geister der zehn Richtungen kommen, um sie zu beschützen. Der mächtige Dämonenkönig 
nutzt diese Gelegenheit und erscheint in einem falschen Buddha-Körper, um ihnen das Dhar-
ma zu predigen. Er verunglimpft und verleumdet die Gebote; er lobt Zügellosigkeit, Zorn und 
Dummheit. Am Ende ihres Lebens werden sie Gefolgsleute des Dämonenkönigs, und wenn 
ihre Strafe für den Dienst an Dämonen [in ihrer nächsten Wiedergeburt] erschöpft ist, werden 
sie in die Avīci-Hölle fallen.“ Siehe Benn (2008), Seite 81. 

9	 Siehe Bandō (2005), S. 19 ff. 



OAG Notizen

28

Politisches Gewicht erhielten die vegetarische buddhistische Ernährung und die Prin-
zipien der Gewaltfreiheit, Einfachheit und Achtsamkeit durch Kaiser Liang Wu Di  
(梁武帝, 464–549), der im 6. Jahrhundert ein Fleischverbot für Klöster10 erließ. 

Der Erlass basierte nicht nur auf der religiösen Überzeugung des Kaisers, sondern hat-
te vor allem politische und ökonomische Gründe: Es förderte die Autarkie der Klöster, 
die ihre Nahrung ohne den Zukauf von Fleisch weitgehend durch eigene Produktion 
erwirtschaften konnten. Das schonte Ressourcen und vermied potentiellen Ärger mit 
Spendern, die nach alter Sitte das Fleisch geopferter Tiere darbringen wollten und die 
Mönche dadurch in ein ethisches Dilemma brachten. 

Als interessanten Nebeneffekt förderte diese Maßnahme in buddhistischen Tempeln 
die Entwicklung von vegetarischen Ersatzprodukten. Man kreierte Imitationen belieb-
ter Festgerichte auf der Basis von Sojaprodukten wie Tofu oder Weizengluten (jap. fu 
麩, auch bekannt als Seitan). So konnte man tierische Produkte ersetzen, z.B. durch die 
glutenhaltige „vegetarische Ente“ (雁擬き, jap. ganmodoki), und zugleich Laienbesu-
chern Respekt erweisen, indem man ihnen luxuriöse Speisen in einer regelkonformen 
Variante auftischte.

Um der eingeschränkten Auswahl von Zutaten eine maximale Geschmacksvielfalt und 
möglichst viele unterschiedliche Texturen abgewinnen zu können, wurden zudem neue 
Zubereitungsmethoden etabliert und Vorstellungen lokaler Religionen und regionaler 
Küche integriert, soweit sie nicht direkt den buddhistischen Regeln zuwiderliefen. In 
den Klöstern entstand so eine ausgefeilte vegetarische monastische Ernährungsweise, 
die „zhāi cài“ (斎菜) oder „sù shí“ (素食) genannt wurde, die bald auch außerhalb der 
Tempel, besonders in intellektuellen Kreisen, Anklang fand.

Für „zhāi cài“ verwendete man üblicherweise Reis und selbst angebaute Zutaten, bei 
deren Zusammenstellung und Zubereitung auf eine harmonische Yin-Yang-Balance 
nach Regeln des Taoismus und Konfuzianismus geachtet wurde. Darüber hinaus folgte 
man zur Krankheitsprophylaxe den Grundregeln der chinesischen traditionellen Medi-
zin11, z.B. der Beachtung der fünf Geschmacksrichtungen (chin. wǔwèi 五味, jap. gomi) 
und der fünf Temperaturen (chin. wǔxìng/wǔqì 五性/五气, jap. gosei).

Den fünf Geschmacksrichtungen werden folgende therapeutische Wirkungen zuge-
sprochen:

•	 Sauer (sanmi 醋味, z.B. Umeboshi [in Salz eingelegte Ume-Früchte]) unterstützt 

10	 Siehe Cho, Yoon Kyung (2025). 
11	 Bereits in der Han-Zeit behandelten klassische chinesische Texte wie das Huangdi Neijing 

( 黄帝内経 ) und das Shennong Bencao Jing ( 神農 本 草 経 ) die Grundprinzipien der Theorien 
von den fünf Geschmacksrichtungen und den fünf Temperaturen. Weitere Quellen nennt 
Engelhardt, Ute (2001), S. 173 ff. Diese diätetischen Konzepte der seit der Tang-Zeit in China 
verbreiteten traditionellen chinesische Medizin gelangten mit der Überlieferung des Bud-
dhismus nach Japan und wurden dort als yakuzen ( 薬膳 ) bekannt.



09/2025

29

die Leber-und Gallenfunktion;  
reguliert die Schweißproduktion und den Stuhlgang; 

•	 Bitter (nigami 苦味, z.B. Gōya [Bittermelone o. Bittergurke] oder grüner Tee), wird 
mit dem Herzen und dem Dünndarm assoziiert und soll entgiften und reinigen; 

•	 Scharf/würzig (karami 辛味, z.B. Wasabi oder Sanshō [jp. Pfeffer]), korrespon-
diert mit der Lunge und dem Dickdarm, wärmt und regt den Kreislauf an; 

•	 Süß (kanmi 甘味, z.B. Reis, Süßkartoffeln oder Adzukibohnen), spricht die Milz 
und den Magen an, stärkt, beruhigt und befeuchtet; 

•	 Salzig (shiomi 塩味, z.B. Miso, Sojasauce) ist verknüpft mit der Blasen- und der 
Nierenfunktion, gleicht den Flüssigkeitshaushalt aus, reinigt und beruhigt. 

Die Regel wird in den Schulen geringfügig unterschiedlich ausgelegt; etwa in der Zu-
ordnung bestimmter Speisen zu einer bestimmten Geschmacksgruppe. Eine Erweite-
rung gibt es bei den esoterischen Schulen, die die Geschmacksrichtung adstringierend 
(shibumi 渋味) ergänzen. Shibumi ist eine Eigenschaft, die besonders dem Tee zuge-
schrieben wird und soll der Gewebestraffung dienen.

Bestimmten Zutaten sprach man eine Körpertemperatur regulierende Wirkung12 zu, 
und um diese kurative Kategorie zu berücksichtigen, erarbeitete man Menüempfeh-
lungen im Einklang mit dem Wechsel der Jahreszeiten. Überlegungen zur Harmonisie-
rung der Energiebalance führten außerdem zu der Forderung, dass Speisen in den fünf 
Temperaturen (go-sei 五性) kalt, kühl, neutral, warm und heiß im Menü vertreten sein 
sollten, um nicht nur den bestmöglichen Geschmack, sondern auch ihre optimale the-
rapeutische Wirkung zu erzielen. Als Erweiterung der Temperatur-Regel forderte man 
des Weiteren, bei der Zubereitung möglichst viele verschiedene Methoden wie Dünsten, 
Kochen, Garen, Frittieren, Braten, Grillen, Dämpfen, Gelieren, Gerinnen-lassen, Gä-
ren, Einlegen, Marinieren, Roh-belassen, Kühlen, Sautieren usw. anzuwenden. Diese  
unterschiedlichen Kochtechniken bündelte man unter dem Oberbegriff „go-hō“ (五法): 

•	 roh belassen (nama 生), 

•	 kochen (niru 煮る), 

•	 braten (yaku 焼く), 

•	 frittieren (ageru 揚げる) und 

•	 dämpfen ( fukasu 蒸す).

12	 Das Shanghan Lun ( 傷 寒 論 ) ein chinesisches medizinisches Traktat, das von Zhang Zhong-
jing ( 張 仲 景 ; 150–219) kompiliert wurde, fand auch in Japan weite Verbreitung und wurde 
zur Vorlage des im 10. Jhd. verfassten ersten japanischen Medizinbuchs Ishimpō ( 医 心 方 ). 
Das Werk widmet der therapeutischen Wirkung der externen und internen Temperaturregula-
tion großen Raum.



OAG Notizen

30

Nicht nur die Diätetik, sondern auch die kosmologischen Prinzipien des Taoismus und 
Konfuzianismus hatten Einfluss auf die Komposition der Mahlzeiten. Demnach sollte 
das Menü möglichst unter Beachtung der fünf Farben (goshiki 五色) zusammengestellt 
werden, denn jede Farbe korrespondiert mit den Grundelementen des Universums und 
wird mit einer bestimmten Himmelsrichtung, Naturkräften, Gefühlen, Organen, Mani-
festationen des Buddha etc. assoziiert – leider nicht einheitlich in allen buddhistischen 
Schulen. 

Betrachtet man diese Regel unter dem Aspekt der Ernährungslehre, stehen die fünf 
Farben für unterschiedliche Nahrungsgruppen, die in ihrer Gesamtkomposition für 
eine ausgewogene und gesunde vegetarische Ernährung sorgen sollen:

•	 Grün (青) steht für Blattgemüsesorten, 

•	 Rot (赤) für proteinhaltige Leguminosen und eisenhaltige Gemüsesorten,

•	 Gelb (黄) für ballaststoffreiche Knollen und Getreide, 

•	 Weiß (白) für proteinhaltigen Tofu und sättigenden Reis, 

•	 Schwarz/Blau (黒) für Mineralien aus Pilzen, Seetang, usw.

Im esoterischen Buddhismus wird die Farbskala zudem durch eine transzendente 
Lichtfarbe, Gold, erweitert und jede einzelne Farbe als Emanation unterschiedlicher 
Buddha-Manifestationen interpretiert.

Da das Essen im Klosteralltag einen wichtigen Platz einnimmt und die Anzahl der di-
ätetischen Vorschriften zugenommen hatten, erwiesen sich niedergeschriebene aktua-
lisierte Regeln für die strenge Disziplin des Klosterlebens als unerlässlich. Die ersten 
chinesischen Chan-Klöster kodifizierten ihre Speiseregeln während der Tang-Zeit, im 
9. Jahrhundert. Es entstanden die Vorschriften des Hyakujōshingi (um 810, 百丈清規, 
Bǎizhàng Qīngguī) oder des Zennenshingi (1103, 禪苑清規, Chányuàn Qīngguī).

In allen Regeln findet sich an prominenter Stelle die Erwähnung des Grundelements 
jeder klösterlichen Ernährung, des Reisbreis (jap. shuku 粥, in Japan außerhalb des 
Klosters meist o-kayu genannt), über den der folgende Sinnspruch (Shukuyujiri oder 
Shūyūjiri  粥有十利)13 verfasst wurde:

Die zehn Vorteile des Reisbrei-Essens 

1.	 養生 (yōjō) – Reisbrei erhält das Leben und bewahrt die Gesundheit,

2.	 安楽 (anraku) – er bringt Wohlbefinden und Gelassenheit,

3.	 益寿 (ekiyū oder ekiju) – er verlängert das Leben,

13	 Die Lesungen dieses Wortes und auch der zehn Vorteile orientieren sich an denen der Ōbaku-
Schule, andere buddhistische Schulen verwenden teilweise andere Lesungen.



09/2025

31

4.	 悦顔 (etsugan) – er macht das Gesicht strahlend und fröhlich,

5.	 補気 ( fuki oder hoki) – er stärkt die Lebensenergie (ki),

6.	 除風 ( jofū) – er vertreibt schädliche Winde und gleicht die Körpersäfte aus,

7.	 消宿食 (shōshukushoku) – er fördert die Verdauung und löst Spannungen,

8.	 辞清 ( jishō) – er reinigt den Geist und die Sprache,

9.	 除饑 ( joki) – er vertreibt den Hunger,

10.	 消渇 (shōkatsu) – und er löscht den Durst.

Die Tischmanieren schrieben vor, dass das frugale Essen in den Klöstern gerecht ver-
teilt, still und schweigend in hierarchischer Sitzordnung eingenommen werden sollte. 
Vor und nach den Mahlzeiten waren Segensgesänge (gongyang 供养, jap. kuyō) üblich. 
Der Vers der Fünf Betrachtungen (jap. gokan no ge 五観の偈)14 bereitet den Geist auf 
die Annahme von Nahrung als Opfergabe vor, während der Dankvers nach der Mahl-
zeit (jap. shokuhitsu no ge 食畢偈) das Ritual mit der Rückgabe des Verdienstes an die 
Spender abschließt. Diese Verse drücken Demut und Dankbarkeit aus und bekräftigten 
die Vorstellung, dass Essen einerseits als Opfergabe und andererseits als „Medizin zur 
Erhaltung des Körpers“ zu betrachten ist, womit wieder der geistige und körperliche, 
zweifach heilende Aspekt der Lehre in Erinnerung gerufen wird.

3. Shōjin Ryōri in Japan
Das bis dahin in China entstandene Regelwerk gelangte in mehreren Überlieferungs-
schüben ab dem 6. Jahrhundert von China und Korea nach Japan, wo es mehr oder 
weniger vollständig übernommen und schul- bzw. japanspezifisch weiterentwickelt 
wurde. Die Koch- und Speisegewohnheiten der sechs Nara-Schulen folgten im Wesent-
lichen den Vinaya-Speiseregeln. Eine Ritualisierung des Essens fand nicht statt. 

Die später in der Heian-Zeit überlieferten Schulen Tendai und Shingon ergänzten ma-
gische Rituale, esoterische Aspekte und kosmologische Überlegungen. Auch segnende 
Mantras, Speiseopfer in Mandalaform und die Rezitation magischer Texte (jap. darani 
陀羅尼) waren üblich. 

Tee, neue Zutaten und die Kultivierung neuer Gemüse- und Obstsorten fanden über 
Kloster aller Schulen hinweg ihren Weg nach Japan. Weiterhin wurden verfeinerte Zu-
bereitungsmethoden, neue Techniken der Lebensmittelverarbeitung und -konservie-
rung, adaptierte chinesische Kochtechniken und diverse Kochgeräte, die Verwendung 

14	 Dankverse der Fünf Betrachtungen (gokan no ge 五観の偈 ): 
	 - Wertschätzen Sie die Mühe für dieses Essen und seien Sie seines Ursprungs eingedenk.  

- Prüfen Sie, ob Sie all dieser Mühen würdig sind.  
- Bewahren Sie Ihren Geist vor Genusssucht und Gier.   
- Betrachten Sie dieses Essen als Medizin zur Erhaltung Ihres Körpers.   
- Nehmen Sie diese Mahlzeit an, um dem Weg zur Erleuchtung folgen zu können.



OAG Notizen

32

von Dashi [Sud aus Algen, Seetang und/oder Pilzen], die Verarbeitung von Sojabohnen 
zu Tofu, das Einlegen von Gemüse, das Frittieren sowie der Gebrauch von Weizenglu-
ten ( fu 麩) als preiswerte Proteinquelle eingeführt.

All das trug entscheidend zur Entwicklung einer eigenständigen japanischen Tempel-
küche (shōjin ryōri 精進料理) bei und beeinflusste weit über die Welt der Klöster hinaus 
die Grundlagen der japanischen Küche15. 

4. Shōjin Ryōri in den Zen-Schulen
Die Überlieferung der chinesischen Chan-Schulen, die Ende des 12. Jahrhunderts zur 
Entstehung des japanischen Zen führten, spielte bei der Ausdifferenzierung der Speise-
ordnung eine besondere Rolle.

Im Jahr 1191 kehrte Myōan Eisai (明菴栄西, 1141–1215) nach seiner Ernennung zum 
Lehrmeister der chinesische Linji Chan-Schule nach Japan zurück und gründete unter 
Beachtung der chinesischen Klosterregeln den japanischen Ableger, die Rinzai- Schule 
(臨済宗). 

Eisai maß besonders der medizinischen Wirkung des Teetrinkens große Bedeutung zu 
und verfasste um 1214 das Traktat Kissa Yōjōki (喫茶養生記 „Teetrinken für die Ge-
sundheit“). Beeinflusst durch Theorien der traditionellen chinesischen Medizin hebt er 
die Bedeutung der Balance zwischen positiver, heißer (Yang; 陽, jap. yō) und negativer, 
kalter (Yin; 陰, jap. in) Energie in Lebensmitteln hervor. Tee, als Yin-Lebensmittel, hel-
fe bei der Erlangung geistiger Klarheit, harmonisiere die fünf inneren Organe (Herz, 
Leber, Lunge, Milz und Nieren), schütze den Körper vor Infektionen und entgifte, und 
sei so ein unverzichtbarer Bestandteil einer gesunden Ernährung.  

Nahrung wird ganzheitlich, unter der Prämisse japanischer und chinesischer Konzep-
te, als Medizin für Körper und Geist (shokuyō 食養) betrachtet. Da dem Essen ein di-
rekter Einfluss auf Gesundheit und Langlebigkeit zugesprochen wird, empfiehlt Eisai 
generell Mäßigung und bewussten Konsum und warnt vor übermäßigem Genuss ein-
zelner Nahrungsmittel.

Einfachheit, Pragmatismus und Frugalität bestimmten die Zubereitung und Zusam-
menstellung der in den Rinzai-Klöstern bereiteten Mahlzeiten, während klösterliche 
Strenge und klerikale Hierarchie die formellen Tischmanieren bestimmten.

Mit der Überlieferung der Caodong Chan-Linie (jap. Sōtō-Schule 曹洞宗) durch Dōgen 
Kigen (道元禅師, 1200–1253) im Jahr 1227/28 gelangten eine sehr detailverliebte Inter-
pretation der chinesischen klösterlichen Speiseregeln und entsprechende Tischmanie-
ren nach Japan. Dōgen, der Gründer der Sōtō-Schule, maß dem Essen große Bedeutung 
zu. 

15	 Siehe the Japanese Culinary Academy (2015), S. 57ff.



09/2025

33

In seinen Schriften „Regeln für den Koch“16 (1237, Tenzo kyōkun 典座教訓) und „Re-
geln zum Verzehr des Reisbreis“ (1264, Fushuku hanpō 赴粥飯法), die ebenfalls auf die 
chinesischen Anweisungen des Zennenshingi zurückgehen, erhob er die Speisenzu-
bereitung und die Tischmanieren bei der ritualisierten Einnahme der Mahlzeit in den 
Rang einer wichtigen meditativen Praxis17. 

Dōgen ergänzte eine große Anzahl symbolisch überhöhter Regeln: So soll der Ge-
brauch dreier ineinander liegender Essschalen (jap. ōryōki 応量器, „Gefäße, die gerade 
genug enthalten“) Mäßigung anmahnen, während das hohe Anheben der Schale ( jap. 
hōhatsu 捧鉢) beim Essen Demut symbolisieren soll. Ein praktischer Nebeneffekt die-
ser umständlichen Esssitte ist es, den Lärmpegel im Raum zu mindern. Da jeder Bissen 
vorsichtig zum Munde geführt werden muss, hilft diese Praxis dabei, die Mönche da-
ran zu erinnern, geräuschvolles Kauen, Schmatzen oder Geschirrgeklapper zu unter-
drücken, und fördert so die Einhaltung der in der Sōtō-Tradition unbedingt erwünsch-
ten kontemplativen Stille bei der Mahlzeit.

Zugleich knüpft die ehrfurchtsvolle Behandlung der Schalen an eine auf Meister Hui-
neng (曹渓慧能, jap. Daikan Enō, 638–713)18 zurückgehende Tradition an, nach der die 
Schale als Symbol der Weitergabe der Lehre von Meister zu Schüler zu betrachten sei. 

Auch das Prozedere bei Tisch wurde erweitert: Nach dem Vers der Fünf Betrachtungen 
erfolgt vor der Mahlzeit ein zusätzliches Räucheropfer (hatsurai shokō oder shoraikō 
初来之香, „Duft des Ersten Opfers“). Nach dem Essen rezitiert man in der Sōtō-Schule 
außer dem üblichen Dankvers einen Vers zum Waschen der Schüsseln (sōji no ge oder 
senpatsu no ge 洗鉢の偈) sowie eine weitere Verdienstwidmung19 (ekō 回向). 

Dabei wird nicht nur unter höchster Wertlegung auf korrekte Körperhaltung und rituelle 
Präzision jede Bewegung (Schalen anheben, abwischen usw.) als meditativer Akt cho-
reografiert, sondern auch eine weitere zeremoniellere Ebene hinzugefügt (z. B. durch 
das Verbeugen vor den Schalen)20. Das komplizierte Prozedere erinnert an die in vielen 
japanischen Künsten übliche Kata-Praxis und knüpft an die Idee an, dass durch die Aus-
führung korrekter Bewegungen und die Perfektionierung der äußeren Form auch der 
Geist folgt und Ruhe findet.

Nicht nur für die Zutaten und Zubereitungsmethoden sowie den Gebrauch der Koch- 
utensilien und Küchengeräte, sondern auch für die mit dem Kochen betrauten Personen 
gab es strenge Regeln. Demnach zeichnet sich ein guter Tempelkoch (tenzo, 典座) durch 
drei Tugenden aus. 

16	 Der Tenzo ist der für die Mahlzeiten in einem Zen-Tempel zuständige hochrangige Mönch 
und einer der sechs Hauptverantwortlichen für die Organisation des Tempels. 

17	 Siehe Dogen/Uchiyama (2005), S. 3-23 und Kain, John (2003).
18	 Huineng war ein wichtiger Zen-Lehrmeister und der sechste Patriarch der chinesischen Chan-

Tradition. 
19	 Dabei werden etwaige karmische Verdienste des Praktizierenden, die sich aus dessen guten 

Taten ergeben, auf Verstorbene, Gottheiten oder alle fühlenden Wesen übertragen.
20	 Für weitere Details siehe Leighton/Okumura (1996), S. 83ff. 



OAG Notizen

34

1.	 Aufrichtigkeit/Ganzheit (makoto 誠): Der Koch muss seine Aufgaben mit  
größter Aufrichtigkeit angehen und die Zubereitung von Mahlzeiten als  
wesentlichen Bestandteil der Zen-Praxis betrachten, gleichwertig mit  
Meditation oder Sutra-Studium. 

2.	 Freudiger Geist (kishin 喜心): Der Koch sollte seine Aufgaben mit Freude  
und Dankbarkeit erfüllen und als Gelegenheit sehen, anderen zu dienen  
und Mitgefühl auszudrücken. 

3.	 Elterliche Gesinnung (rōshin 老心): Der Koch sollte die Klostergemeinschaft  
pflegen und betreuen und dabei wie ein großherziges Elternteil aufmerksam  
auf die Bedürfnisse und das Wohlergehen der Anderen achten.

Der Tenzo beachtet bei der Zubereitung außerdem die folgenden drei Anforderungen:

1.	 Leichtigkeit (keinan 軽軟), d.h. leichte und weiche Speisen mit einem  
angenehmen, leichten und erfrischenden Geschmack zuzubereiten,  
die den Körper schonen. 

2.	 Reinheit ( jōketsu 浄潔) , d.h. hygienisch reine Lebensmittel, mit reinem Geist  
und einer reinen Einstellung zuzubereiten, die man Buddha und der Sangha  
darbringen kann. 

3.	 „Gemäß dem Gesetz“ (nyohōsaku 如法作), d.h. Lebensmittel, die korrekt und  
gemäß den Lehren und Regeln in Übereinstimmung mit dem buddhistischen  
Gesetz gekocht werden. 

Dōgen beruft sich auch hier auf die chinesischen Klosterregeln des Zennenshingi und 
befindet: „Wenn die sechs Geschmacksrichtungen21 nicht im Einklang stehen und die 
drei Anforderungen ignoriert werden, hat der Tenzo seine Aufgabe verfehlt.“22

Die Rinzai- und die Sōtō-Schule, die beide den chinesischen Klosterregeln des Zen-
nenshingi folgen, stimmen generell in der Auffassung überein, dass wahre Zen-Praxis 
alles durchdringen müsse, also auch das Essen. Besonderen Wert legte man auf einen 
achtsamen Umgang mit Lebensmitteln: 

Beachtung der Saisonalität (shun 旬), die Vorstellung von der prinzipiellen Einheit des 
menschlichen Körpers und der Erde (shindofuji 身土不二) und die Regel, alle essbaren 
Teile eines Lebensmittels zu verwerten (ichimotsu zentai 一物全体) wurden allseits 
hochgehalten. Der Küchendienst wurde als Teil des monastischen Trainings betrachtet. 

Wichtige Gemeinsamkeiten waren die Überzeugungen, 

•	 dass nichts verschwendet werden solle, 

21	 https://www.sotozen-net.or.jp/zen/cooking/taste
22	 Dogen/Uchiyama (2005), S. 4.



09/2025

35

•	 dass Essen als Medizin23 zu betrachten sei, 

•	 dass die Mahlzeit in kontemplativer Stille und mit meditativer Achtsamkeit  
einzunehmen sei, 

•	 dass drei Schüsseln (für Reis, Suppe und Beilagen) benutzt werden sollten  
(das erleichtert die Logistik im Kloster) und 

•	 dass vor und nach dem Essen Respekt, Dank, Demut und Verdienstwidmung  
zu bekunden seien.

Gelegentlich findet sich auch in beiden Schulen die Sitte, von jeder Mahlzeit einige 
Krümel zur Speisung hungriger Geister oder anderer Lebewesen beiseitezulegen, um 
so symbolisch die gegenseitige Abhängigkeit aller Wesen in Erinnerung zu rufen und 
den Geist des Gebens und der Selbstlosigkeit anzumahnen. 

Unterschiede ergaben sich nicht in Fragen der Menüzusammenstellung, sondern bei 
den Tischmanieren und in Detailfragen bezüglich der die Mahlzeit einrahmenden Ri-
tuale. Das führte oft dazu, dass die Rinzai-Schule Sōtō als zu pedantisch und statisch 
erachtete, während umgekehrt die Sōtō-Schule an Rinzai eine zu nachlässige Haltung 
in Etikettefragen und die Unterbrechung der Stille während  des Essens durch gelegent-
lich eingeworfene Lehrsätze (katsu 喝) kritisierte. 

Die allgemein etwas entspanntere Haltung der Rinzai-Schule zeigt sich in dem 400 
Jahre später Hakuin Ekaku (白隠慧鶴, 1686–1769)24 zugeschriebenen Satz: „Wenn du 
wirklich achtsam bist, dann kann selbst ein Radieschen dein Lehrmeister werden!“ 

5. Die Rezeption der Ōbaku-Schule und ihrer Küche Fucha-ryōri 
In der langen Zeit, die zwischen den Überlieferungen der Sōtō- und der Rinzai-Schule 
im 12. bzw. 13. Jhd. und der Etablierung der Ōbaku-Schule im 17. Jhd. lag, waren die 
chinesisch-japanischen Beziehungen im Wesentlichen auf Privathandel beschränkt  
gewesen, so dass die Kunde über dogmatische Entwicklungen der chinesischen bud-
dhistischen Schulen oder Details über Neuerungen in anderen Bereichen, wie z.B. der 
traditionellen chinesischen Medizin, nur sporadisch nach Japan gelangten. 

Die lange Zeit der unterbrochenen China-Kontakte hatte außerdem dazu geführt, dass 
sich die chinesische Linji-Tradition und ihr japanischer Ableger in ihrer Interpretation 
der Klosterregeln und ihrer Auffassung in Fragen des Dharma auseinanderentwickelt 
hatten. 

Der hochrangige Meister der chinesischen Linji-Schule, Ingen Ryūki (chin. Yin-Yüan 
Lung Ch‘i 隱元隆琦, 1592–1673), der ursprünglich nach Japan eingeladen worden war, 

23	 Entsprechend dem vierten Satz der Fünf Betrachtungen: „Betrachten Sie dieses Essen als Me-
dizin zur Erhaltung Ihres Körpers.“

24	 Hakuin gilt als der große Reformator der Rinzai-Schule. Sein Wirken im 18. Jahrhundert geht 
nicht zuletzt auf Hakuins Auseinandersetzung mit der Ōbaku-Schule zurück. 



OAG Notizen

36

um Rinzai zu reformieren und eine strenge Klosterdisziplin wiederherzustellen, stieß 
deshalb auf heftigen Widerstand seitens des Rinzai-Establishments und so kam es 
schließlich zur Entstehung der Ōbaku-Schule25. 

Sie teilt mit der Linji/Rinzai-Tradition die Konzepte des Erwachens zur eigenen inne-
ren Buddha-Natur (kenshō jōbutsu 見性成佛) und die Zen-eigene Idee einer nonverba-
len Übertragung der Lehre von Meister zu Schüler (ishin-denshin 以心伝心). 

Beide betonen die Notwendigkeit 

•	 der Sitzmeditation, 

•	 der Einhaltung ritueller Regeln, 

•	 des Studiums und der Rezitation von Sutras, 

•	 der Verwendung von Kōan (公案), 

•	 der Interaktion durch Lehrreden (mondō 問答), 

•	 sowie der intensiven Beschäftigung mit Tripitaka-Schriften, Dharma-Gesprächen 
alter Meister usw. 

Neben den Differenzen, die sich aus den japanischen und chinesischen kulturellen Ge-
pflogenheiten ergaben, divergieren Rinzai und Ōbaku in den unterschiedlichen Inter-
pretationen der klösterlichen Vorschriften und den Ordinationsregeln, die Ingen 1672 
im Ōbaku Shingi (黄檗清規)26 festgelegt hatte. 

Auch Ōbakus tolerante Haltung im Hinblick auf Praktiken des Amida-Buddhismus, 
und bei der Beteiligung von Laien unterscheid sich vom Mainstream-Rinzai. In der 
eklektischen Tradition der chinesisch-stämmigen Mönche gab es keinerlei Einwände 
bezüglich der Nembutsu-Rezitation, die wahlweise als Meditationshilfe, als Kōan oder 
als Mantra praktiziert wurde, während für den Rinzai-Klerus die glaubensbasierte 
Amida-Lehre generell inakzeptabel war und als „Buddhismus für Menschen mit gerin-
geren Fähigkeiten“27 herabgewürdigt wurde. 

Ōbaku hatte weder Bedenken bezüglich der Integration esoterischer Praktiken noch 
Berührungsängste gegenüber konfuzianischen, taoistischen oder volksreligiösen 
Bräuchen, was dazu führte, dass ein reger Kontakt mit Laien gepflegt wurde. Auf deren 
Einbeziehung wurde großer Wert gelegt, was nicht nur an dogmatischer Offenheit lag, 
sondern auch der Tatsache geschuldet war, dass chinesische Tempel in der Ming-Zeit 
weitgehend auf die Finanzierung durch ihre Gemeindemitglieder angewiesen waren, 
während sich japanische Tempel großzügiger staatlicher Förderung erfreuten. 

25	 Genaueres entnehmen Sie bitte dem ersten Teil des Vortrags.
26	 Siehe Ogawa (2023). 
27	 Siehe Baroni (2000), S. 107ff.



09/2025

37

Die Ōbaku hielt deshalb eine Vielzahl öffentlicher Zeremonien ab, veranstaltete Feste, 
bot verschiedene Serviceleistungen an und war generell „bürgernäher“ als die aristo-
kratische Rinzai-Schule.

Die offene Tempelkultur machte während der außenpolitisch weitgehend isolierten 
Edo-Zeit die Ōbaku-Schule zu einer kulturellen Brücke zwischen Japan und China. 
Das Spektrum der Kontakte ging dabei weit über die Verbreitung buddhistischer Leh-
ren hinaus und zog Intellektuelle, Ärzte und Künstler sowie interessierte Adelige und 
Samurai an. Das Essen, aber auch der von Ingen empfohlene Genuss von in chinesi-
schem Stil aufgegossenem Blatt-Tee, spielte bei den Versammlungen eine große Rolle.

Die Ōbaku-Klosterroutine folgte den Gepflogenheiten der Ming-zeitlichen Linji-Schu-
le. Sutratexte wurden in altertümlichem Hofchinesisch gelesen und Nembutsu-Rezita-
tionen waren in den Tagesablauf integriert. Die Mönche trugen chinesische Roben und 
Schuhe. Die Haare und Nägel wurden nicht so kurzgehalten wie in japanischen Klös-
tern üblich, was auch an einem unterschiedlichen klösterlichen Zeitplan lag. Gongs und 
Holzinstrumente, die in Japan unüblich waren, unterstützten die Intonation von Sutra-
Lesungen und akzentuierten bestimmte zeremonielle Handlungen.

Die äußerlich größten Unterschiede gab es jedoch bei den Speiseregeln: Während ja-
panische Mönche einzelne Portionen verzehren und dabei eine hierarchische Sitzord-
nung beachten, teilt sich in der Ōbaku-Schule eine kleine Gruppe von normalerweise 
vier Mönchen einen Tisch und einen Serviertopf, wie es im China der Ming-Dynastie 
üblich war. 

Alltägliche Mahlzeiten bestanden aus Reisbrei und Gemüse und wurden gemeinsam 
eingenommen. Die normale Kost war einfach und wich nur geringfügig vom Rinzai-
Muster ab, wurde jedoch durch etliche neue Zutaten und Zubereitungsmethoden erwei-
tert, die Ingen aus China mitgebracht hatte. 

An hohen buddhistischen Feiertagen und zur Bewirtung von Gästen servierte man hin-
gegen Fucha-Menüs: Man beginnt mit Tee und der üblichen Rezitation des Verses der 
Fünf Betrachtungen28, dessen Intonation der Ming-zeitlichen chinesischen Ausspra-
che folgt. Anschließend werden nacheinander die Speisen auf großen Tellern oder in 
Schüsseln serviert, die sich alle am Tisch teilen können. Die einzelnen Portionen wer-
den von kleinen Tellern gegessen. 

Die Menüfolge umfasst üblicherweise die Grundgerichte: 

1.	 Shunkan (笋羹), eine Auswahl an saisonal gewürzten imitierten „Fischpasten“  
und Tofu-Speisen

2.	 Yuji (油), frittiertes Gemüse 

28	 Vgl. Anmerkung 13.



OAG Notizen

38

3.	 Mafu (麻腐), ein Sesam-Tofu-Gericht 

4.	 Unpen (雲片), gekochtes Gemüse in leicht gesüßter Sauce 

5.	 Ronpan (冷 捽), sauer mariniertes oder eingelegtes Gemüse 

6.	 Kenchan (巻繊), frittierte gefüllte Tofu-Rollen 

7.	 Shintsai (浸菜), gekochtes Gemüse mit Sesam-Topping 

8.	 Hantsu (飯子), Reis mit Tee und eingelegtem Gemüse 

9.	 Sume (寿免), eine Suppe mit Gemüse und gebratenem Tofu 

10.	 Suigo (水果), ein Dessert aus Früchten und Fruchtgelee29

Das Menü kann anlassbezogen ergänzt oder vereinfacht werden. Abschließend werden 
oft noch Süßigkeiten und Tee serviert. Nachdem der letzte Gang abgetragen wurde, 
rezitiert man den Dankvers nach dem Essen (shokuhitsu no ge 食畢偈), der in Abwei-
chung von anderen Schulen eine Referenz an die Gönner des Tempels enthält: 

Nachdem wir unser Mahl beendet haben, bitten wir für alle Wesen. Mögen sie 
ihre Ziele erreichen und die Lehre Buddhas verwirklichen. Mögen die Spender 
und Gönner ihren Segen und ihre Weisheit vermehren, den ewigen Zyklus der 
Wiedergeburten überwinden und rasch Erleuchtung erlangen.30

Die rituelle Einrahmung des Mahls unterscheidet sich nur in Kleinigkeiten von den 
Vorschriften der Rinzai-Schule, aber die Menge der aufgetragenen Speisen, der groß-
zügige Gebrauch von Frittieröl und das Anbieten von Süßspeisen galten jedoch als Re-
gelbrüche. 

Die relativ ungezwungene Sitzordnung fand genauso Missbilligung wie die als zu 
reichhaltig und verschwenderisch empfundene Menüfolge. Da sich aufgrund der häufig 
stattfindenden Veranstaltungen mit Gästen von außerhalb öfter als in Rinzai-Tempeln 
die Gelegenheit ergab, dieses besondere Essen zu servieren, war man in den anderen 
Schulen außerdem geneigt zu unterstellen, dass die alltäglichen Mahlzeiten ebenfalls 
nicht regelkonform seien.

Großen Anstoß bei der Rinzai-Orthodoxie fand zudem die Sitte, gelegentlich nachmit-
tags ohne großen Aufwand eine leichte Mahlzeit namens yakuseki (薬石) zu servieren, 
die aus Resten vom Frühstück oder Mittagessen bestand, denn dieser Brauch wurde als 
klarer Bruch des buddhistischen Fastengebots nach der Mittagszeit betrachtet.

Auch die Sōtō-Schule hatte Einwände gegen die Ōbaku-Speisekultur. Von dieser Seite 
kritisierte man vor allem „den Lärm“ bei Tisch, der u.a. durch das Herumreichen der 

29	 Siehe Sugai/Taya (1984), S. 14ff und Taya (2012), S. 36 ff.
30	「飯食已訖 当願衆生 所作皆辦 具諸佛法 施主檀那 増長福慧 永離生死 速成菩提」



09/2025

39

Servierplatten und Töpfe entstand, und die als schlampig empfundene Benutzung von 
Geschirr und Besteck.31 

Trotz der Kritik aus buddhistischen Kreisen und dem Befremden der japanischen Lai-
engesellschaft hielt Ingen jedoch an seinen Speisevorschriften in ihrer elaboriertesten 
Form, der Fucha-ryōri, fest, denn sie war nicht nur Zeugnis chinesischer Identität, son-
dern auch ein integraler Bestandteil seines Lehrkonzepts.

6. Fucha-ryōri als Medium zur Visualisierung des Dharma

Das Essen sollte der Visualisierung des Dharma dienen und so den Köchen helfen, ih-
rem Training nachzugehen, auch wenn sie in der Küche waren und der Zen-Meditation 
fernbleiben mussten. Die Speisen etwas Unsichtbares symbolisieren zu lassen, beson-
dere Gerichte in einer bedeutungsvollen Präsentation und in durchdachter Farbgebung 
zuzubereiten, ermöglichte den Mönchen, sich die Lehren der Schule vor Mund und Au-
gen zu führen. Achtsamkeit und eine meditationsähnliche Geisteshaltung waren Vor- 
aussetzungen dafür, die tiefere Bedeutung des Dogmas zu verstehen und es in den 
Speisen symbolisch umzusetzen. 

Da sich der Eklektizismus der Ōbaku-Schule auch auf die komplexen Überlegungen, 
die der Menüauswahl zugrunde lagen, erstreckte, finden sich neben traditionellen bud-
dhistischen Regeln auch erweiterte taoistische, konfuzianische, esoterische und magi-
sche Ideen sowie medizinische Überlegungen und soziale Aspekte.

6.1. Taoistische Ideen
Gemüse- und Obstspeisen wie Yuji, Unpen oder Shintsai sind der taoistischen Emp-
fehlung geschuldet, beim Getreidekonsum Zurückhaltung walten zu lassen und statt 
dessen überwiegend Nahrungsmittel wie Obst- und Gemüsegerichte zu servieren, die 
durch die richtige Zubereitungsmethode (Braten, Dünsten oder Trocknen) mit kosmi-
scher Energie (ki 氣) angereichert sind. 

6.2. Konfuzianische Ideen
Die Farben der fünf Fucha-Grundzutaten 

1.	 Seetang (昆布) = schwarz, 

2.	 japanischer Bergspargel (udo, ウド) = weiß, 

3.	 Karotten (人参) = rot,

4.	 gebratener Tofu (油揚げ); Bambusschösslinge (竹の子) = gelb ,

5.	 chinesisches Blattgemüse (chingensai, チンゲン菜) = grün, 

entsprechen der Ōbaku-Auslegung der fünf konfuzianischen Elemente (五行): Wasser, 

31	 Eine detaillierte Beschreibung der einzelnen Regeln findet sich in der Übersetzung des Eihei 
Shingi, Leighton / Okumura (1996), besonders Seite 83 ff. 



OAG Notizen

40

Metall, Feuer, Erde und Holz. In ihrer gegenseitigen Kombinierbarkeit sind sie mit dem 
Prinzip von Yin und Yang (陰陽) und dessen Bezug zur phänomenalen Welt verknüpft.

6.3. Esoterische Ideen
Ōbakus Affi  nität zu esoterischen Lehren verbindet die fünf Farben nicht nur mit wich-
tigen Tugenden wie Mitgefühl, Disziplin, Reinheit, Weisheit oder dem Loslassen von 
Begierden, sondern sieht sie zudem als Lichtrepräsentationen der fünf Tathagata-Bud-
dhas (jap. Gochinyorai 五智如来)

• Weiß ⇒ Dainichi Nyorai (大日如来), 

• Rot ⇒ Amida Nyorai (阿弥陀如来), 

• Gelb ⇒ Hōshō Nyorai (宝生如来), 

• Schwarz/blau  ⇒ Ashuku Nyorai (阿閦如来) und 

• Grün ⇒ Fukūjōju Nyorai (不空成就如来). 

Abb. 1: Anordnung der 
Speisen als Mandala



09/2025

41

Einzeln entspricht jede Farbe einer Schicht im Spektrum der Aura des historischen 
Buddha (釋迦), in ihrer Gesamtheit sollen sie die transzendente Lichtfarbe Gold erge-
ben, die Buddhas Erleuchtung symbolisiert. 

Ebenfalls im Zusammenhang mit dem esoterischen Buddhismus strebte man die Prä-
sentation der Speisen in Mandala-Form an. Jede Farbe, jeder Geschmack, jede Tem-
peratur und Zubereitungsmethode assoziierte man dabei mit einer Manifestation des 
Buddha.

6.4. Magische Aspekte 

Magische Aspekte ergeben sich unter 
anderem durch die rituelle Darbie-
tung von sechs Zutaten in fünf Ge-
schmacksrichtungen und den Farben 
Grün, Gelb, Rot, Weiß und Schwarz32 
in Form einer shankon (上供) genann-
ten Opfergabe auf dem buddhisti-
schen Hauptaltar. 

Die Zusammensetzung besteht aus 
drei frischen saisonalen Obst- und/
oder Gemüsesorten (beliebt sind un-
empfindliche Sorten wie Daikon, Lo-
tuswurzeln (jap. renkon), Karotten 
und Kürbisse, Äpfel, Mandarinen 
oder Melonen und drei getrockneten 
Lebensmitteln wie Pilze, Nüsse, Tro-
ckenobst. Shankon zu Ingens Ehren 
enthält immer als sechste Opfergabe 
ein Tofu-Gericht, wie zum Beispiel 
ganmodoki (oder hiryōzu 飛竜頭, ein 
Tofu-Krapfen, der geschmacklich an 
ein beliebtes Gänsefleischgericht an-
gelehnt ist) oder abura’age (frittierter 
Tofu, 油揚げ), die Ingen beide sehr ge-

schätzt haben soll. Im Unterschied zu japanischen Tempeln werden die Opfergaben auf 
Bambusständer von etwa 1 Meter Höhe aufgebunden und stehend präsentiert.

Daneben platziert man kleinere Opfergaben (mori shankon) auf dem Nebenaltar. 

32	 Die Opfergabe auf dem Nebenaltar besteht aus vier Zutaten (von rechts nach links): grünem, 
gebratenem, rotem und schwarzem Gemüse sowie Trockenfrüchten.

Abb. 2: Tate Shankon zu Ehren von Ingen Ryūki.  
Hauptaltarraum seiner Altersresidenz, Shōindō,  

auf dem Gelände des Ōbaku-Hauptempels  
Mampuku-ji in Uji (Kyoto) 



OAG Notizen

42

Wenn es aus Platzgründen nicht möglich sein sollte, aufgebundene Gaben zu präsen-
tieren, wird ein sogenanntes tsumami shankon auf kleinen Tellern angerichtet, das aus 
kleinen Bissen von grünem, gebratenem, rotem und schwarzem Gemüse sowie Tro-
ckenfrüchten besteht.33

Abb. 4. Tsumami Shankon

Da man glaubt, dass die im Altarraum platzierte Buddhastatue durch die Hineingabe 
sogenannter „innerer Organe“ (五臓)34 magisch belebt sei, befinden sich die so darge-
brachten Opfergaben somit vor ihrer Verwendung in der Küche in der realen Präsenz 
des lebenden heilkräftigen Buddha, wodurch sich ihre lebensenergiestiftende Kraft 
magisch erhöht. 

An hohen Feiertagen werden die Speisen nach der Opferung nicht weiter zubereitet, 
sondern lediglich in Bissen angerichtet, auf besonderen Tellern serviert und geteilt, um 
die Gäste so in den Genuss ihrer magischen Heilkraft zu bringen. 

33	 Vgl. http://www.biwa.ne.jp/~m-sumita/oubakujisyosa.html#%E3%81%97 und  
http://www.biwa.ne.jp/~m-sumita/oubakujisyota.html

34	 Siehe Marra (2013), S. 49ff.

Abb. 3: Mori shankon auf einem Nebenaltar von Ingen Ryūkis Altersresidenz Shōindō.



09/2025

43

6.5. Medizinische Aspekte

Die Ōbaku-Schule betrachtete, genau wie die beiden anderen japanischen Zen-Schulen, 
Essen als Medizin. Die Ausgewogenheit der Elemente, Farben und Geschmacksrich-
tungen sowie das Ideal thermisch-energetischer Balance sollte im Kleinen, sozusagen 
auf dem Teller, die perfekte Harmonie des Universums abbilden, da man Mikrokosmos 
und Makrokosmos als untrennbar miteinander verbunden betrachtete.35 Fucha ryōri 
folgt daher nicht nur den buddhistischen Regularien, sondern hält sich auch an Empfeh-
lungen der zeitgenössischen chinesischen Kulinarik und chinesischen medizinischen 
Diätetik, insbesondere an die Temperaturempfehlungen und an die Forderung, phar-
makologisch wirksame Kräuter, Gemüse oder Ostsorten in das Menü zu integrieren, 
statt sie, wie in Japan üblich geworden, separat als Medikament zu verabreichen. 

Auch hier hatte der zeitliche Abstand der Überlieferung zu partiell verschiedenen An-
sichten geführt. Die Ōbaku-Mönche, die in Bezug auf die Weitergabe des Dharma nach 
der gemeinsamen Linji-Tradition bereits zu dem Schluss gekommen waren, dass die ja-
panische Rinzai-Schule das Erbe nicht authentisch bewahrt hatte, musste auch im Hin-
blick auf den Stand der traditionellen chinesischen Medizin zu dem Schluss kommen, 
dass sie selbst  über bessere Kenntnisse verfügten36, und sie das ihre tun sollten, um  
diese in Japan zu verbreiten: 

Sie teilten nicht nur ihr Wissen über gesunde Ernährung, sondern übermittelten chine-
sische medizinische Texte, machten bestimmte Kräuterrezepturen wie Ninjin-tō (人参
湯)37, ein Ginsengbasiertes Stärkungsmittel populär und beeinflussten Ärzte der Edo-
Zeit. Die Ōbaku-Mönche des 17. Jahrhunderts waren auf dem neusten Stand der chi-
nesischen Heilkunst, denn bis zur Ming-Zeit war die Anzahl der in China als wirksam 
erachteten Substanzen im Vergleich zu Japan um mehr als das Dreifache gewachsen38 
und in Li Shizhens (李时珍, 1518–1593) Kompendium „Buch der heilenden Kräuter“ 

35	 Siehe Triplett (2021), S. 31.
36	 Siehe Triplett (2012), S. 69.
37	 Das Beispiel von Ninjin-tō veranschaulicht, wie das chinesische Erbe Ōbakus die japanische 

Medizin bereicherte. Die Rolle der Mönche bestand weniger in der Entwicklung innovativer 
Heilmittel als vielmehr in der Bewahrung und Weitergabe des klassischen Wissens traditio-
neller chinesischer Medizin (TCM).

38	 Die ersten chinesischen Heilmethoden gelangten im 8. Jhd. durch den Gründer der Risshū-
Schule ( 律 宗 ), den chinesischen Mönch Ganjin (Jianzhen 鑑 真 ) nach Japan. Er hatte eine 
Sammlung von ca. 60 Arzneien tierischen, pflanzlichen und mineralischen Ursprungs mit-
gebracht, die abgewandelt in Japan als Kampō ( 漢 方 ) bekannt wurden. Im Unterschied zum 
komplizierten und theorielastigen chinesischen Ansatz ist Kampō pragmatischer und ver-
sucht mit einigen standardisierten Arzneirezepturen gezielt einzelne Krankheitssymptome 
zu behandeln. Dabei wurden einige chinesische Heilpflanzen durch einheimische Gewächse 
ersetzt und man versuchte zudem, den bitteren Geschmack der chinesischen Rezepturen 
durch Zugaben angenehm schmeckender Zutaten abzumildern. Allgemein vernachlässigte 
man in Japan den kosmologischen und esoterischen Aspekt des ursprünglichen chinesischen 
Ansatzes, fokussierte sich auf die Gesundheit der Verdauungsorgane und verfuhr nach der 
Maxime „Zunächst richtig essen, dann erst medizinisch behandeln“, während in der chinesi-
schen Tradition das Essen selbst schon Teil der Therapie war.



OAG Notizen

44

(Bencao gangmu 本草綱)39 systematisch aufgeführt worden40. Das Werk war in gebil-
deten Kreisen und in den Klöstern Chinas weit bekannt und besonders Ingen verfüg-
te über hervorragende Kenntnisse, die er bereitwillig weitergab. Deshalb zogen die 
Klöster nicht wenige japanische Heiler und Ärzte an, die nach authentischen chinesi-
schen Regeln praktizieren und sich weiterbilden wollten. Zu diesen gehörte u.a. auch 
einer von Ingens engen Bekannten und großzügigen Förderern des Mampuku-ji, Ryōō 
Dōkaku (了翁道覚, 1630–1707). Er war Gründer der chinesischen Medizinakademie 
Kintai-en (錦袋円) und einflussreicher Verfechter der chinesischen Medizin und Ernäh-
rungstherapie (yakuzen, 薬膳) in Japan41. 

Begegnungen wie diese regten die Entwicklung neuer kulinarischer und therapeuti-
scher Rezepte an, von denen einige bis heute in Gebrauch sind42. 

6.6. Soziale Aspekte

Ōbaku-Klöster berücksichtigten in hohem Maße die Bedürfnisse der anfangs mehr-
heitlich chinesischstämmigen Gemeinschaften, die die Tempel unterstützten. Das 
Fucha-Menü sollte den Gästen ein Stück Heimat bieten und zugleich einen leichten Zu-
gang zum Empfang der buddhistischen Lehre ermöglichen.

Der Lebensstil und die Ernährungsgewohnheiten der chinesischen Händler in Nagasa-
ki, die üppige Mahlzeiten mit viel Schweinefleisch, gedämpften Teigtaschen und frit-
tierten Gerichten bevorzugten, wurde nach Möglichkeit berücksichtigt und in einer 
fleischlosen, den Klosterregeln angepassten Form serviert. 

Da Einkommen traditioneller chinesischer Tempel43 teilweise von Gewinnen aus Müh-
len und Ölpressen abhing und die Bezahlung für Press- und Mahlleistungen oft in 
Naturalien erfolgte, waren die Ōbaku-Mönche daran gewöhnt, leicht die Zutaten für 
frittierte Speisen und Nudelgerichte zu bekommen. Dieses Erbe sorgte dafür, dass 
auch die japanische Fucha-Küche für ihren großzügigen Ölgebrauch und verschiede-
ne Mehlspeisen wie Teigtaschen und Kuchen bekannt wurde. In Nagasaki, als einem 
wichtigen Umschlagplatz für importierten Zucker44, stand zudem die Hauptzutat für 
die Zubereitung von Süßspeisen problemlos zur Verfügung. Als Geste der Höflichkeit 
trachtete man in den Tempeln danach, die Gäste vergessen zu lassen, dass man ihnen 

39	 Der Haupttext listet 1.892 verschiedene Arzneien auf, von denen 374 von Li Shizhen hinzuge-
fügt wurden. Es gibt mehr als elftausend Rezepturen zur Behandlung häufiger Krankheiten.

40	 Zur Geschichte der Heilsubstanzen vgl. Triplett (2021), S. 134 ff.
41	 Ein weiterer bekannter Gast war Yoshimasu Tōdō (吉益東洞 , 1702–1773), der sich kritisch mit 

der chinesischen Medizin auseinandersetzte und die japanische Kräuterkunde reformierte.
42	 Er gilt außerdem als Erfinder des nach Fucha-Prinzipen hergestellten fukujintsuke ( 福 神 漬 ), 

eines Relishs aus Rettich, Gurken, Auberginen und Lotoswurzeln, das auch heute noch gerne 
zu japanischem Curryreis serviert wird. 

43	 Zur wirtschaftlichen Situation chinesischer Klöster siehe Collcutt, M.: Five Mountains. Cam-
bridge 1981, p. 249ff.

44	 Die Hafenstadt Nagasaki war die erste Station der „Zuckerstraße“ ( 砂糖の道 ), auf der impor-
tierter Rohrzucker aus Okinawa auf dem Landweg zunächst nach Kokura und von dort aus 
nach Honshu transportiert wurde.



09/2025

45

kein Fleisch vorsetzen durfte. Deshalb gibt es eine Vielzahl von Imitationsgerichten, 
die in Aussehen und Geschmack Fleisch oder Fisch nachahmen, und so gleich noch au-
genzwinkernd auf den illusionären Charakter menschlicher Wahrnehmung verweisen. 

Die Mahlzeit sollte nicht nur Augen und Gaumen erfreuen, sondern auch einen un-
gezwungenen Anlass gaben, mit den Gästen über wichtige Glaubensaspekte ins Ge-
spräch zu kommen. 

Dieser niederschwellige Ansatz und die offene Tempelkultur spiegelt sich auch in In-
gens Vorliebe für die chinesische Teezeremonie (senchadō, 煎茶道) wieder, wie sie in 
Fujian üblich war. In Japan hatte sich seit der Kamakura-Zeit die hoch stilisierte Mat-
cha-Teezeremonie entwickelt, die unübersehbar elitär war, ein langes Training und 
kostspielige Utensilien erforderte und bei der der Inhalt der Gespräche im Teeraum be-
stimmten Regeln zu folgen hatte. 

Die Chinesen bereiten Blatttee (sencha 煎茶) mit simplem Gerät zu, indem sie die losen 
Teeblätter in einer kleinen Kanne aufbrühen und die kleinen Tassen dann mit mehreren 
Aufgüssen füllen, um den sich allmählich verändernden Geschmack der verschiedenen 
Infusionen, die Farbe und das Aroma zu genießen. Dabei ist eine ungezwungene freie 
Konversation ohne thematische Einschränkungen erlaubt.

Zum Tee gibt es oft eine leichte Mahlzeit wie Yum cha (飲茶) oder Dim sum (點心), frit-
tierte oder gedämpfte Köstlichkeiten, die zwanglos unter allen Gästen am selben Tisch 
geteilt werden, ganz im Geist der Fucha-Küche und mit derselben Hingabe an die Zu-
sammenstellung der Zutaten. 

Schluss 

Fucha-Ryōri ist sowohl im kulinarischen und spirituellen Erbe Chinas als auch in der 
buddhistischen Tradition verwurzelt. Der quasi-medizinische Charakter der Mahlzeit 
und der Anspruch, durch das Essen Gesundheit und Langlebigkeit zu erhalten, bindet 
die Fucha-Küche an die alte Heiltradition des Buddhismus. Nahrung ist nicht nur le-
bensnotwendig, sondern dient dem körperlichen und spirituellen Heil, sofern sie mit 
der tieferen Weisheit der Lehren Buddhas verbunden ist. Die Sorge um den spirituel-
len Fortschritt der Tempelköche und der Versuch, das Kochen und das Essen als akti-
ve Bestandteile des monastischen Trainings zu inszenieren, entwickelte sich jedoch in 
den drei japanischen Zen-Schulen unterschiedlich. Zwar berufen sich alle drei Schu-
len im Kern auf die Klosterregeln des Zennenshingi, aber während die Sōtō-Tradition 
die Handlung des Essens ritualisierte, zielte die eklektische und esoterische Ōbaku-
Tradition darauf, das Dogma auf dem Teller zu visualisieren, so dass die Lehre qua-
si durch die perfekt komponierte Mahlzeit aufgenommen werden kann. Die Rinzai-
Schule vermied dagegen jede dieser beiden extremen Positionen und nahm lediglich 
vorsichtige Anpassungen der aus dem China des 12. Jahrhunderts überlieferten Regeln 
vor.



OAG Notizen

46

Claudia Marra, Studium der Germanistik und Japanologie an der  
Ruhr-Universität Bochum. Professorin an der Faculty of International  

Communication an der Nagasaki University of Foreign Studies.  
Forschungsschwerpunkte: Geistesgeschichte, Ästhetik, Buddhismus (Ōbaku-Zen)  

und Geschichte der Stadt Nagasaki in der Edo-Zeit.

Digitale Quellen (letzter Zugriff am 1.8.2025):
Bandō, S. (Hg.): The Ullambana Sutra. In: Taishō Vol. 16, 2005, No. 685, Bukkyō 
Dendō Kyōkai English Tripitaka Series: https://web.archive.org/web/20130210115042/
http://www.bdkamerica.org/digital/dBET_ApocryphalScriptures_2005.pdf

Benn, J.: Another Look at the Pseudo-Śūraṃgama Sūtra. Harvard Journal of Asiatic 
Studies, vol. 68, no. 1, 2008, pp. 57–89. JSTOR, http://www.jstor.org/stable/40213652

CBETA Buddhistische Elektronische Buddha-Stiftung:  
https://tripitaka.cbeta.org/T22n1425

Cho, Y.K.: Emperor Wu of Liang’s Reinterpretation and Elevation of the Precepts as 
the Bodhisattva Ideal. Religions 2025, 16, 164. https://doi.org/10.3390/rel16020164

Dogen / Hino T.: Alleviating Suffering and Bestowing Blessings:  
A Translation of the Kissa Ōrai. Komazawa Daigaku Gaikokugo ronshu 2020  
In: https://komazawa-u.repo.nii.ac.jp/record/2012378/files/00449272.pdf

Integrated Collections Database of the National Institutes for Cultural Heritage, Japan: 
https://colbase.nich.go.jp/collection_items/tnm/A-83?locale=ja

Japanese Buddhist Statuary:  
https://www.onmarkproductions.com/html/buddhism.shtml

Nishimura Ichiroemon: Fucha ryōrisho:  
https://archive.wul.waseda.ac.jp/kosho/wo08/wo08_01820/

Mayanagi, M.: The Import and Reprinting of Chinese Medical Books During the  
Edo Period. In: http://mayanagi.hum.ibaraki.ac.jp/paper02/netherlandsEng.htm

Ōbakujiten: http://www.biwa.ne.jp/~m-sumita/oubakujisyotop.html

Ogawa Tairyu: Ōbakuzen no shingi to shūchi. 2003,  
https://www.jstage.jst.go.jp/article/ibk/72/1/72_155/_article/-char/ja

Sotozen-Net: https://www.sotozen-net.or.jp/zen/cooking/taste

Sutra of the Medicine Buddha: https://www.urbandharma.org/pdf/medbudsutra.pdf 

Sutra of the Merit and Virtue of the Past Vows of Medicine Master Vaidurya Light  
Tathagata: http://fowap.goodweb.net.cn/news/news_view.asp?newsid=55658



09/2025

47

Triplett, K.: Magical Medicine? – Japanese Buddhist Medical Knowledge and Ritual 
Instruction for Healing the Physical Body. In: Japanese Religions, 2012  
https://www.tibetanbuddhistencyclopedia.com/en/images/9/99/Magical_Medici-
ne_%28_PDFDrive_%29.pdf

WHO: International Standard Terminologies on Traditional Medicine in the Western 
Pacific Region (2015): https://web.archive.org/web/20150623010451/http://www.wpro.
who.int/publications/who_istrm_file.pdf

Yoon Kyung Cho: Emperor Wu of Liang’s Reinterpretation and Elevation of the  
Precepts as the Bodhisattva Ideal, https://www.mdpi.com/2077-1444/16/2/164

Druckwerke:
Asakura, K.: Kokorotokarada ni kiku otera. Tokyo 2010 

Ashkenazi, M.; Jacob, J.: The Essence of Japanese Cuisine. Philadelphia 2000

Baroni, H.: Obaku Zen. Honolulu 2000

Buswell, Robert E.; Lopez, Donald S.: Princeton Dictionary of Buddhism.  
Princeton 2013

Collcutt, M.: Five Mountains. Cambridge 1981

Copp, P.: The Body Incantantory: Spells and the Ritual Imagination in Medieval  
Chinese Buddhism. New York 2014

Dogen, Uchiyama, K.: How to Cook Your Life. Boston 2005

Drott, E.R.: Gods, Buddhas, and Organs. In: Japanese Journal of Religious Studies 
37/2, 2010, p. 247-273

Elman, A.E.: Sinophiles and Sinophobes in Tokugawa Japan: Politics, Classicism,  
and Medicine During the Eighteenth Century. In: Journal of East-Asian Science,  
Technology and Society 5/2008, Taiwan, S. 93-121

Engelhardt, U.: Dietetics in Tang China and the first extant works of materia dietetica, 
in: Hsü, E. (Hg.), Innovation in Chinese Medicine, Cambridge 2001, S. 173-191

Japanese Culinary Academy: Introduction to Japanese Cuisine. Tokyo 2015

Kain, J.: Eating Just The Right Amount. In: The Buddhist Review, 13 (1): 62 (Fall 2003)

Kieschnick, J.: The Impact of Buddhism on Chinese Material Culture. Princeton. 2003

Kimura, T.: Shoki ōbakuha no sō-tachi. Tokyo 2007

Koba, K.; Burke-Gaffney, B.: Shippoku ryōri no susume. Nagasaki 2007

Kog-Hwan I-Ling: Symbolism in Chinese Food. Singapur 1991



OAG Notizen

48

Leighton/Okumura: Dogen's Pure Standards for the Zen Community, 1996

Lopez, D.S.: Religions of China in Practice. Princeton 1996

Marra, C.: The Influence of Chinese Thought on Ōbaku Zen Buddhism.  
In: Journal of Nagasaki University of Foreign Studies. 12/2013, S. 49-60

Ōbakusan manpukuji/ kanshū: Manpukuji no fucha ryōri. Tokyo 2004 

Rambelli, F.: A Buddhist Theory of Semiotics. London 2013

Rath, E. C.: Food and Fantasy in Early Modern Japan. Berkeley 2010

Salguero, P.: Translating Buddhist Medicine in Medieval China. Philadelphia 2014

Salguero, P.; Macomber, A.: Buddhist Healing in Medieval China and Japan.  
Honolulu 2020

Saso, M. R.: A Taoist Cookbook with Meditations Taken from the Laozi Daode Jing. 
Boston 1994 

Shih-Shan Susan Huang: Daoist Imagery of Body and Cosmos.  
In: Journal of Daoist Studies. Vol.4, 2011, p. 33-65

Sugai, E.; Taya Y.: Fucharyōri.Tokyo 1984 

Taya, Y.: Nagasaki Shōfukuji no Fucha Ryōri. Nagasaki 2012

Teiser, S. F.: The Ghost Festival in Medieval China. Princeton 1988

Toriimoto, Y.: Shōjin ryōri to nihonjin. Tokyo 2006 

Triplett, K.: Buddhism and Medicine in Japan. Berlin 2021

Van Sant, J.: Rangaku Medicine and “Foreign” Knowledge in Late Tokugawa Japan. 
In: Southeast Review of Asian Studies, 2012, Nr. 34, p. 207-214

Bildquellen:

Abbildung 1, Grafik der Autorin

Abbildung 2 und 3: Shankon-Opfergaben zu Ehren von Ingen Ryūki mit  
freundlicher Genehmigung des Ōbaku Jiten-Administrators, Herrn U. Sumiya  
vom Ōbaku-Tempel Enichizan Yōmei-ji in Maibara (Shiga-Präfektur)


